
 

INSTITUT FILSAFAT DAN TEKNOLOGI KREATIF LEDALERO 

PROGRAM STUDI ILMU FILSAFAT 

LEDALOGOS: JURNAL FILSAFAT  
https://journal.iftkledalero.ac.id/index.php/JLOG 

 

157 | L e d a l o g o s  

Dari Mimesis Menuju Rekonsiliasi: Filsafat René 
Girard dan Etika Publik Tanpa Korban di Indonesia 

Onesimus Febriano Nggewar Wagur1, Elioardus Lusin Fukuruas2 

1 Institut Filsafat dan Teknologi Kreatif Ledalero, Maumere, Indonesia (email: 
febryanowagur99@gamil.com) 

2 Institut Filsafat dan Teknologi Kreatif Ledalero, Maumere, Indonesia (email: fukuruaselio@gmail.com) 
 

 
ABSTRAK 

Studi ini bertujuan meneliti relevansi filsafat René Girard dalam 
memahami kekerasan sosial dan membangun etika publik 
tanpa korban di Indonesia. Studi ini menggunakan pendekatan 
hermeneutik-filosofis dengan analisis konseptual terhadap 
karya-karya utama René Girard dan fenomena sosial di 
Indonesia. Melalui pembacaan atas teori mimetik, penelitian ini 
menunjukkan bahwa akar kekerasan terletak pada keinginan 
manusia yang bersifat meniru (mimesis), yang melahirkan 
rivalitas dan krisis sosial. Ketika ketegangan sosial mencapai 
puncaknya, masyarakat cenderung menyalurkan agresinya 
melalui mekanisme kambing hitam, yakni dengan 

mengorbankan individu atau kelompok tertentu demi memulihkan ketertiban semu. Dengan 
menganalisis sejumlah peristiwa sosial-politik di Indonesia seperti kasus Ahok (2016), polarisasi 
Pemilu 2024, dan demonstrasi 2025, studi ini mengungkap bahwa kekerasan modern bukan 
hanya bersifat fisik, melainkan juga simbolik dan digital. Dalam perspektif filsafat sosial Girardian, 
transformasi masyarakat menuju rekonsiliasi menuntut perubahan orientasi mimetik, dari 
peniruan yang destruktif menuju peniruan yang solider. Studi ini menemukan bahwa mekanisme 
kambing hitam masih beroperasi dalam bentuk kekerasan simbolik dan digital, dan bahwa 
rekonsiliasi sosial menuntut kesadaran mimetik baru yang berorientasi pada belas kasih dan 
pengakuan terhadap korban.   
 
ABSTRACT 
 

This study explores the relevance of René Girard’s philosophy in understanding social violence and 
developing a victimless public ethics in Indonesia. It employs a hermeneutic-philosophical approach 
through conceptual analysis of Girard’s major works and contemporary Indonesian socio-political 
phenomena. Drawing on mimetic theory, this research argues that the root of violence lies in human 
desire as imitation (mimesis), which generates rivalry and social crisis. When social tensions escalate, 
societies tend to channel their aggression through the scapegoat mechanism, sacrificing an 
individual or group to restore a semblance of order. By analyzing key Indonesian socio-political 
events such as the Ahok case (2016), the 2024 election polarization, and the 2025 demonstrations, 
the study reveals that modern violence operates not only physically but symbolically and digitally. 
From a Girardian social-philosophical perspective, true reconciliation requires a transformation of 
mimetic orientation, from destructive imitation to compassionate imitation. The study finds that the 
scapegoat mechanism continues to operate through symbolic and digital violence, and that social 
reconciliation demands a new mimetic awareness oriented toward compassion and recognition of 
victim. 

A R T I C L E   I N F O 
 

Article history: 
Received: 17 October 2025 
Revised: 20 October 2025 
Accepted: 13 November 2025 
Available online: 29 November 2025 
 
 

Kata Kunci: 
René Girard; ; mimesis; kekerasan sosial; 
rekonsiliasi; etika publik. 
 
Keywords: 
René Girard; mimesis; social violence; 
reconciliation; public ethics. 
 
 
  

https://journal.iftkledalero.ac.id/index.php/JLOG


Ledalogos: Jurnal Filsafat Vol. 1, No. 2, November 2025 

158 | L e d a l o g o s  

PENDAHULUAN 

Fenomena kekerasan sosial yang terus berulang dalam sejarah manusia 
menyingkap kenyataan bahwa kekerasan bukan sekadar penyimpangan moral, 
melainkan struktur yang melekat dalam kehidupan sosial. Indonesia, dengan kondisi 
masyarakatnya yang plural, juga tidak luput dari dinamika tersebut. Dalam dua 
dekade terakhir, berbagai peristiwa sosial-politik seperti konflik bernuansa agama, 
ujaran kebencian di media digital, serta kekerasan dalam demonstrasi publik 
menunjukkan bahwa masyarakat masih mudah jatuh ke dalam pola mencari “pihak 
lain” sebagai sumber masalah. Dalam konteks ini, teori René Girard tentang mimesis 
dan mekanisme kambing hitam menawarkan kerangka analitis yang tajam untuk 
memahami akar antropologis dari kekerasan sosial di Indonesia. 

Girard menegaskan bahwa keinginan manusia bersifat meniru (mimetic desire). 
Manusia tidak mengetahui secara jelas hal-hal yang diinginkannya sehingga meniru 
keinginan orang lain (Girard, 1961: 83). Proses ini melahirkan persaingan dan krisis 
sosial, sebab ketika dua subjek menginginkan hal yang sama, mereka saling 
menghalangi satu sama lain. Rivalitas ini dapat berkembang menjadi kekerasan 
kolektif. Ketika masyarakat berada di ambang kehancuran, mereka menemukan cara 
untuk memulihkan ketertiban dengan mengorbankan satu individu atau kelompok 
tertentu yang dijadikan korban sebagai kambing hitam (Girard, 1972: 86). 

Dalam konteks Indonesia, mekanisme tersebut tampak dalam berbagai 
peristiwa di mana kelompok mayoritas menyalurkan ketegangan sosial kepada pihak 
minoritas. Pengorbanan sosial sering terjadi bukan karena kesalahan nyata korban, 
melainkan karena kebutuhan masyarakat untuk memulihkan stabilitas. Sebagaimana 
ditegaskan Frans Magnis-Suseno (2016: 54), kekerasan simbolik sering kali lebih 
mematikan daripada kekerasan fisik, sebab ia menghancurkan martabat tanpa darah. 
Pernyataan ini mempertegas relevansi teori Girard dalam membaca kekerasan 
modern yang bersifat halus tetapi tetap destruktif. Lebih jauh, peristiwa-peristiwa 
politik dan sosial seperti kasus penistaan agama tahun 2016, polarisasi Pemilu 2024, 
serta demonstrasi besar pada Agustus–September 2025 memperlihatkan bahwa 
kekerasan kini bekerja melalui ruang simbolik dan digital. Dalam ruang tersebut, 
narasi dan citra menjadi alat untuk menyingkirkan “yang lain.” Mekanisme kambing 
hitam yang dahulu bekerja dalam ritus keagamaan kini hadir dalam bentuk baru, 
yakni melalui opini publik, media sosial, dan politik identitas. 

Studi ini bertujuan untuk menganalisis relevansi teori Girard bagi pemahaman 
kekerasan sosial di Indonesia. Secara khusus, studi ini hendak menjawab pertanyaan 
bagaimana filsafat Girard dapat menjadi etika publik tanpa korban dalam konteks 
kekerasan sosial di Indonesia. 

Struktur tulisan dimulai dari bagian pendahuluan yang menjelaskan latar 
belakang dan relevansi kajian, tinjauan teoretis mengenai teori mimetik dan 
mekanisme kambing hitam Girard, analisis terhadap tiga kasus sosial di Indonesia, 
kemudian dilanjutkan dengan refleksi filosofis atas makna etis dan politis dari 
pengakuan terhadap korban. Tulisan ini diakhiri dengan bagian penutup yang berisi 
kesimpulan dan rekomendasi filosofis bagi pembentukan budaya damai di Indonesia. 

 



Onesimus Febriano Nggewar Wagur & Elioardus Lusin Fukuruas 

159 | L e d a l o g o s  

METODE 

Penelitian ini menggunakan metode penelitian kualitatif dengan model 
penelitian kepustakaan yang berorientasi pada analisis filsafat sosial. Desain 
penelitian ini bersifat analitis-interpretatif dengan cara membaca, mengurai, dan 
menafsirkan teks-teks, terutama karya René Girard dan data kontekstual tentang 
peristiwa sosial di Indonesia untuk membangun argumentasi filosofis dan 
rekomendasi etis. 

ANTROPOLOGI KEKERASAN DAN MIMESIS DALAM PERSPEKTIF RENÉ GIRARD 

René Girard menempatkan mimesis sebagai inti dari antropologi keinginan 
manusia. Dalam bukunya yang berjudul Deceit, Desire, and the Novel, ia menegaskan 
bahwa manusia tidak tahu apa yang harus diinginkannya, tetapi meniru keinginan 
orang lain agar keinginannya memiliki arah (Girard, 1961: 83). Keinginan manusia, 
menurut Girard, tidak bersifat otonom, tetapi selalu dimediasi oleh orang lain yang 
dijadikan model. Hubungan ini disebut mediasi keinginan, di mana subjek meniru 
keinginan model dan pada akhirnya bersaing untuk memiliki objek yang sama. Ketika 
dua subjek saling meniru, lahirlah apa yang disebut rivalitas mimetik, sebuah bentuk 
persaingan yang bukan sekadar ekonomi atau politik, melainkan eksistensial. 

Menurut Girard, setiap keinginan merupakan keinginan untuk menjadi seperti 
orang lain. Ketika dua subjek menginginkan hal yang sama, mereka terlibat dalam 
kompetisi yang tidak lagi mengenai objek, tetapi mengenai pengakuan (Girard, 1961: 
95). Rivalitas ini merupakan akar dari konflik sosial. Ketika keinginan tidak lagi 
diarahkan pada objek tetapi pada status dan pengakuan, masyarakat masuk ke dalam 
situasi krisis yang disebut Girard sebagai krisis mimetik.  

Dalam bukunya yang berjudul Things Hidden Since the Foundation of the World, 
ia menulis bahwa peniruan keinginan membawa manusia ke dalam situasi di mana 
batas antara yang sah dan yang dilarang menjadi kabur (Girard, 1987: 24). Di sini 
tampak jelas bahwa krisis mimetik dapat meluas menjadi kekacauan sosial karena 
keinginan kolektif saling meniru dan memperkuat. Pada titik ini, masyarakat 
memerlukan cara untuk memulihkan ketertiban, dan di sinilah mekanisme kambing 
hitam berfungsi. 

Dalam bukunya yang berjudul Violence and the Sacred, Girard menjelaskan 
bahwa masyarakat purba menemukan mekanisme pengorbanan sebagai cara untuk 
menyalurkan kekerasan yang tidak terkendali (Girard, 1972: 86). Ia menegaskan 
bahwa komunitas memilih korbannya bukan karena ia bersalah, melainkan karena 
kematiannya dapat mengembalikan perdamaian (Girard, 1972: 86). Korban ini sering 
kali merupakan individu yang dianggap berbeda, asing, atau memiliki status 
ambivalen di dalam masyarakat. Proses ini bersifat kolektif dan simbolik. Dengan 
mengorbankan satu pihak, masyarakat merasa telah menyingkirkan akar kekacauan 
dan memulihkan keteraturan sosial. Wolfgang Palaver menafsirkan mekanisme ini 
sebagai cara masyarakat mengatasi rasa takut terhadap kekerasan dengan 
menyalurkannya pada satu individu. Ia menulis bahwa masyarakat mentransfer 
kekacauan internalnya kepada individu tertentu, dan dengan demikian, pengorbanan 
menjadi terapi sosial yang menipu (Palaver, 2013: 57). Tampak jelas bahwa 
mekanisme ini tidak pernah disadari sebagai kekerasan karena selalu dibungkus 



Ledalogos: Jurnal Filsafat Vol. 1, No. 2, November 2025 

160 | L e d a l o g o s  

dalam bahasa religius atau moral. Pengorbanan dipahami sebagai “ritus penyucian”, 
bukan kejahatan. Girard menyebut fenomena ini sebagai sacralization of violence 
(pensakralan kekerasan) (Girard, 1972). Dengan cara demikian, kekerasan 
mendapatkan legitimasi sosial. Girard menegaskan bahwa setiap masyarakat 
bergantung pada korban dan pengorbanan merupakan cara komunitas meneguhkan 
dirinya sendiri (Girard, 1972: 93).  

Dalam konteks masyarakat Indonesia yang majemuk dan sarat simbol-simbol 
moral-religius, mekanisme mimetik mudah terpicu ketika terjadi perebutan makna 
atas kebenaran, kesalehan, atau nasionalisme. Ketegangan identitas, seperti yang 
terlihat pada kasus Ahok tahun 2016 atau polarisasi Pemilu 2024, menunjukkan 
bagaimana keinginan kolektif untuk mempertahankan “kesucian” dan “identitas 
moral” ditiru secara massal hingga melahirkan krisis sosial. Kekerasan dalam bentuk 
ujaran kebencian, persekusi daring, dan penghakiman publik menjadi manifestasi 
rivalitas mimetik yang bertransformasi ke ranah digital. Dalam istilah Girard, 
masyarakat modern telah “menyingkirkan altar, tetapi tidak menyingkirkan hasrat 
untuk mengorbankan.” Dengan demikian, ruang digital berfungsi sebagai “altar baru” 
bagi pengorbanan simbolik.  

Teori mimetik Girard tidak hanya menjelaskan dinamika keinginan manusia, 
tetapi juga membuka kritik moral terhadap kebudayaan kekerasan di Indonesia. 
Teorinya mampu memberikan pemahaman bahwa akar kekerasan bukan terletak 
pada ideologi atau perbedaan agama, melainkan pada keinginan meniru yang salah 
arah, yakni peniruan terhadap kemarahan, bukan kasih; terhadap dominasi, bukan 
solidaritas. Maka, pemahaman terhadap antropologi kekerasan Girardian dalam 
konteks Indonesia menuntut perubahan arah mimesis dari destruktif menuju reflektif, 
yakni meniru teladan kasih dan keadilan yang mampu memutus rantai kekerasan 
kolektif. 

Dalam karyanya The Scapegoat, Girard menunjukkan bahwa tradisi Alkitab 
membongkar mitos pengorbanan yang menjadi dasar masyarakat kuno. Ia 
menegaskan bahwa untuk pertama kalinya dalam sejarah, korban diakui tidak 
bersalah dan dengan pengakuan tersebut seluruh sistem mitos runtuh (Girard, 1986: 
104). Kisah penderitaan Kristus menjadi simbol pembalikan total terhadap 
mekanisme kambing hitam. Korban yang sebelumnya dianggap penyebab kekacauan 
kini diungkap sebagai pihak yang tidak bersalah. Pengungkapan ini memiliki 
konsekuensi teologis dan antropologis besar karena kekerasan kehilangan status 
sakralnya. Girard menulis lebih lanjut bahwa kebenaran Injil bukanlah kekerasan 
yang dikuduskan, melainkan pengampunan yang mengakhiri lingkaran balas dendam 
(Girard, 1986: 112). Wahyu ini menandai titik balik dalam kesadaran manusia. Sejak 
saat itu, masyarakat mulai memahami bahwa perdamaian sejati tidak bisa dibangun 
di atas penderitaan korban. 

James Alison, seorang teolog yang mengembangkan teori Girard, menulis bahwa 
setiap orang hanya bisa meninggalkan kekerasan dengan belajar meniru “yang lain” 
yakni Kristus, yang menolak balas dendam dan membuka jalan solidaritas (Alison, 
1996: 79). Dengan demikian, jalan keluar dari siklus kekerasan bukanlah meniadakan 
mimesis, melainkan mengarahkannya kepada teladan kasih.  



Onesimus Febriano Nggewar Wagur & Elioardus Lusin Fukuruas 

161 | L e d a l o g o s  

KEKERASAN SIMBOLIK DAN MIMESIS MODERN: DARI RITUAL KE RUANG 
DIGITAL 

Pada bagian ini, teori mimetik Girard diterapkan untuk membaca konteks sosial 
modern di Indonesia, khususnya fenomena kekerasan simbolik di ruang digital. Girard 
menegaskan bahwa meskipun dunia modern mengaku rasional, ia tidak pernah lepas 
dari logika pengambinghitaman. Ia menegaskan bahwa setiap individu telah 
menyingkirkan altar, tetapi tidak menyingkirkan hasrat untuk mengorbankan (Girard, 
1987: 215). Hal ini menjadi bukti bahwa kekerasan kini muncul dalam bentuk 
simbolik seperti ujaran kebencian, stigmatisasi sosial, dan cancel culture (budaya 
pembatalan). Dalam konteks Indonesia, fenomena ini terlihat dalam maraknya 
scapegoating digital di media sosial, di mana individu atau kelompok tertentu diserang 
secara massal dan simbolik. 

Franz Magnis-Suseno menegaskan bahwa kekerasan simbolik sering kali lebih 
berbahaya karena bekerja dalam legitimasi moral (Magnis-Suseno, 2016: 61). Selain 
itu, A. Setyo Wibowo (2020: 38) menambahkan bahwa scapegoating di era digital 
dilakukan dalam bentuk penghinaan virtual yang dibungkus dengan moralitas. 
Dengan demikian, teori Girard membantu membaca bagaimana kekerasan modern 
bertransformasi dari fisik ke simbolik. Ia mampu mengungkap bahwa mekanisme 
pengorbanan tidak pernah hilang, tetapi hanya berpindah bentuk. Girard berpendapat 
bahwa kekerasan bukanlah anomali, melainkan fondasi tersembunyi dari kebudayaan 
manusia. McNeil (2023:  48) memperluas konsep ini dengan menjelaskan bahwa 
dalam masyarakat sekuler, fungsi ritus itu berpindah ke institusi sosial, media, dan 
politik. Dengan demikian, media sosial dapat dipahami sebagai “altar digital” tempat 
masyarakat menyalurkan agresi kolektifnya. Fenomena digital scapegoating atau 
pengambinghitaman digital menjadi salah satu manifestasi paling nyata dari 
transformasi kekerasan dalam masyarakat modern. Hal ini dapat dilihat pada kasus-
kasus seperti persekusi daring terhadap figur publik atau kelompok minoritas, yang 
merupakan bentuk baru dari pengorbanan sosial. Dalam konteks negara Indonesia, 
bentuk baru dari pengorbanan sosial tersebut terbukti dalam praktik polarisasi politik 
dan ujaran kebencian di ruang virtual yang membuktikan bahwa kekerasan simbolik 
tersebut beroperasi tanpa kesadaran akan mekanisme mimetik yang mendasarinya.  

Lebih lanjut, mimesis reflektif dapat menjadi dasar bagi pendidikan etis dan 
media literasi, agar masyarakat Indonesia tidak mudah terseret dalam spiral 
kebencian yang dibentuk oleh algoritma dan opini publik. Secara metodologis, 
penelitian-penelitian kontemporer ini juga menunjukkan pergeseran dari pendekatan 
hermeneutik menuju pendekatan interdisipliner yang menggabungkan filsafat, 
sosiologi, dan studi media. Contagion menampilkan berbagai studi yang 
menghubungkan teori mimetik dengan psikologi sosial dan teori komunikasi. Hal ini 
membuka peluang bagi penelitian di Indonesia untuk memadukan teori Girard dengan 
analisis media digital dan dinamika politik identitas. Kekerasan yang muncul di ruang 
publik kini bukan sekadar persoalan moral individu, melainkan juga hasil dari 
struktur mimetik yang diperkuat oleh teknologi komunikasi dan algoritma sosial. 
Dengan demikian, teori Girard tetap aktual karena mampu menyingkap logika 
pengorbanan di balik fenomena sosial yang tampak modern dan rasional. 

Bagi filsafat di Indonesia, integrasi pemikiran Girard dengan studi kontemporer 
memberi dua kontribusi penting. Pertama, ia menegaskan bahwa kekerasan sosial 



Ledalogos: Jurnal Filsafat Vol. 1, No. 2, November 2025 

162 | L e d a l o g o s  

tidak dapat dihapus tanpa mengubah pola keinginan yang meniru dan saling bersaing. 
Kedua, ia menawarkan paradigma baru bagi politik rekonsiliasi yang bukan hanya 
mengampuni pelaku, melainkan juga menyadari struktur keinginan kolektif yang 
melahirkan korban baru. Sebagaimana ditegaskan Girard (1986: 209), bahwa 
kekerasan yang tidak dikenali akan selalu mencari korban baru. Oleh karena itu, 
kesadaran mimetik menjadi langkah awal menuju transformasi sosial yang sejati.  

Teori Girard dalam perspektif kontemporer sangat relevan untuk memahami 
konteks Indonesia karena ia berusaha menyingkap struktur kekerasan sosial yang 
tersembunyi di balik narasi moralitas publik. Dalam masyarakat multikultural seperti 
di Indonesia, ketegangan antaridentitas mudah berkembang menjadi rivalitas 
mimetik. Ketika solidaritas sosial melemah, masyarakat cenderung mencari kambing 
hitam untuk memulihkan keseimbangan. Franz Magnis-Suseno (2001: 46), 
menegaskan bahwa bangsa yang tidak mengakui kekerasannya sendiri akan terus 
mencari musuh baru untuk menutupi ketakutannya. Pernyataan ini selaras dengan 
Girard yang mengatakan bahwa setiap masyarakat selalu membutuhkan korban 
untuk menegaskan kesatuan semunya (Girard, 1972: 132). Dengan demikian, teori 
mimetik Girard bukan hanya alat analisis, melainkan juga kritik moral terhadap cara 
masyarakat menanggapi konflik. Ia menantang setiap orang untuk menolak logika 
pengorbanan dan membangun solidaritas yang berakar pada pengakuan terhadap 
korban. 

MANIFESTASI MEKANISME KAMBING HITAM DALAM KONTEKS SOSIAL DI 
INDONESIA  

Mekanisme kambing hitam tampak nyata dalam tiga kasus utama, yakni kasus 
Basuki Tjahaja Purnama (Ahok) (2016), polarisasi Pemilu 2024, dan demonstrasi 
besar tahun 2025. Ketiga kasus ini memperlihatkan wajah masyarakat yang 
menyalurkan ketegangan sosial melalui korban simbolik. Setiap kasus menunjukkan 
struktur krisis mimetik, di mana kekerasan dilegitimasi oleh moralitas kolektif dan 
media digital berperan sebagai ruang sakralisasi baru. 

Peristiwa politik yang melibatkan Ahok memperlihatkan bagaimana mekanisme 
kambing hitam bekerja dalam masyarakat religius modern. Ucapan Ahok tentang 
Surat Al-Maidah 51 di Kepulauan Seribu memicu kemarahan luas dan menimbulkan 
gelombang demonstrasi besar-besaran yang dikenal sebagai Aksi 212. Dalam situasi 
ini, figur publik yang semula dihormati berubah menjadi simbol ancaman bagi tatanan 
religius dan moral. Ketika ucapan Ahok tentang AL-Maidah 51 dikutip secara parsial 
dan dipolitisasi, masyarakat mengalami apa yang disebut Girard sebagai crisis 
mimetic. Masyarakat kehilangan pembeda antara yang sakral dan profan akibat 
persaingan atas iman dan moralitas publik. Dalam krisis tersebut, Ahok menjadi 
korban simbolik yang menanggung beban ketegangan antaragama dan antaridentitas 
politik. 

René Girard menjelaskan bahwa dalam setiap masyarakat yang terancam oleh 
krisis mimetik, selalu akan muncul kebutuhan untuk menyingkirkan seseorang yang 
dianggap sebagai sumber kekacauan (Girard, 1972: 104). Hal ini membuktikan bahwa 
kemarahan kolektif dalam kasus Ahok dapat dipahami sebagai manifestasi dari krisis 
mimetik, di mana keinginan akan “kesucian publik” dan “keteraturan moral” 



Onesimus Febriano Nggewar Wagur & Elioardus Lusin Fukuruas 

163 | L e d a l o g o s  

direproduksi secara massal melalui peniruan kemarahan satu sama lain. Figur korban 
dipilih bukan karena kesalahannya, melainkan karena kehadirannya mampu 
menyalurkan ketegangan sosial yang melanda masyarakat. 

Lebih lanjut, Magnis-Suseno menegaskan bahwa kemarahan yang dibungkus 
kesalehan sering kali justru menjadi alat kekerasan moral terhadap pihak yang 
dianggap menodai iman (Magnis-Suseno, 2016: 22). Di sini, tampak jelas bahwa Ahok 
menjadi simbol kambing hitam yang “dikorbankan” demi memulihkan identitas moral 
bangsa. Ketika ia dijatuhi hukuman penjara, banyak yang menilai bahwa keadilan 
telah ditegakkan, padahal yang sebenarnya terjadi adalah peneguhan terhadap logika 
pengorbanan. Girard memperingatkan bahwa Perdamaian yang dibangun atas 
penderitaan korban adalah perdamaian yang rapuh, sebab ia bergantung pada 
pengulangan kekerasan (Girard, 1986: 141). Dengan demikian, kasus Ahok 
mengungkap bagaimana agama dan politik dapat bersatu dalam produksi kekerasan 
simbolik yang tampak saleh, tetapi sesungguhnya memperdalam luka sosial.  

Kekerasan terhadap Ahok, baik dalam bentuk demonstrasi besar 2 Desember 
2016 maupun dalam tekanan sosial terhadap pendukungnya, dilegalkan melalui klaim 
“pembelaan terhadap agama”. Dalam kerangka Girardian, tindakan itu menunjukkan 
bagaimana kekerasan disakralkan melalui kekerasan terhadap korban yang dianggap 
suci karena dihubungkan dengan pemulihan tatanan moral (Girard, 1987: 173). 
Namun, wahyu kebenaran korban muncul ketika masyarakat mulai menyadari bahwa 
kasus tersebut lebih mencerminkan perebutan kekuasaan ketimbang pembelaan 
iman. Ketika narasi korban mulai dibuka melalui dokumenter, refleksi teologis lintas 
iman, dan solidaritas sipil, terjadi pergeseran dari logika pengorbanan menuju 
kesadaran bahwa ketertiban sejati tidak bisa dibangun di atas penyingkiran. 
Kesadaran inilah yang membuka peluang bagi rekonsiliasi sosial dan pembacaan 
ulang iman yang lebih inklusif. 

Pemilu 2024 menjadi salah satu momen paling memecah belah dalam sejarah 
demokrasi Indonesia. Persaingan politik antara kandidat utama tidak hanya terjadi di 
ruang politik formal, tetapi juga di media sosial, tempat jutaan pengguna terlibat 
dalam produksi dan reproduksi kebencian. Fenomena digital scapegoating muncul 
jelas di sini. Label seperti “cebong”, “kampret”, “kadrun”, dan “buzzer” menciptakan 
dikotomi moral yang kaku antara “kami” dan “mereka”. Rivalitas ini tidak lagi 
mengenai gagasan politik, tetapi tentang identitas dan pengakuan diri. Girard 
menggambarkan situasi ini sebagai rivalitas mimetik kolektif yang menjadikan 
kekerasan modern bukan lagi membutuhkan senjata, melainkan kata-kata dan citra. 
Ia mereproduksi mekanisme pengorbanan melalui opini publik (Girard, 1987: 214). 
Dalam konteks ini, korban simbolik bukanlah individu tunggal, melainkan kelompok 
sosial yang dicap sebagai “pengkhianat bangsa” atau “radikal”. Kekerasan simbolik 
mewujud dalam ujaran kebencian daring, disinformasi, dan pembentukan narasi 
“kami versus mereka”. Seperti dijelaskan Girard, masyarakat yang kehilangan 
kesadaran reflektif terhadap keinginan mimetiknya akan mencari musuh bersama 
untuk memulihkan rasa persatuan (Girard, 2001: 19–22). 

Wolfgang Palaver menambahkan bahwa dalam masyarakat modern, kambing 
hitam tidak lagi dibunuh, tetapi dihancurkan reputasinya (Palaver, 2013: 61). 
Fenomena persekusi digital terhadap tokoh-tokoh tertentu, baik politisi, jurnalis, 
maupun aktivis, menunjukkan bahwa media sosial menjadi altar baru bagi 



Ledalogos: Jurnal Filsafat Vol. 1, No. 2, November 2025 

164 | L e d a l o g o s  

pengorbanan simbolik. A. Setyo Wibowo (2020: 38) menyebut fenomena ini sebagai 
ritual baru kekerasan simbolik yang dilakukan tanpa darah, tetapi tidak “tanpa luka”. 
Masyarakat yang terjebak dalam logika ini mudah percaya bahwa “penghancuran 
moral” seseorang adalah bentuk penegakan keadilan. Padahal, sebagaimana ditulis 
Girard bahwa korban selalu dibutuhkan untuk menegaskan kesatuan semu dari 
komunitas yang takut pada perpecahan (Girard, 1972: 132). Dengan demikian, 
polarisasi Pemilu 2024 mencerminkan rivalitas mimetik nasional, di mana kekerasan 
berpindah dari jalanan ke ruang digital, tetapi struktur pengorbanannya tetap sama. 

Lebih lanjut, Legitimasi kekerasan muncul melalui narasi patriotik dan religius 
pada kebencian yang dipersepsikan sebagai bentuk cinta tanah air atau pembelaan 
terhadap iman. Sacralization of violence ini memperlihatkan bahwa masyarakat masih 
mempercayai mitos lama: tatanan sosial dapat dipulihkan melalui pengorbanan pihak 
lain. Namun, wahyu kebenaran korban muncul dalam refleksi pasca-Pemilu, ketika 
masyarakat menyadari kerusakan sosial akibat polarisasi digital dan mulai 
membangun inisiatif literasi politik damai. Kesadaran bahwa lawan politik bukan 
musuh, melainkan sesama warga negara, merupakan langkah awal menuju 
demystifikasi violence (Haryatmoko, 2022: 215–218). 

Gelombang demonstrasi besar yang terjadi di Indonesia antara Agustus dan 
September 2025 menandai titik krisis baru dalam hubungan antara negara dan warga. 
Data Kementerian Dalam Negeri mencatat 228 aksi protes di seluruh Indonesia pada 
periode 25 Agustus–7 September 2025, dengan 11 orang meninggal dunia dan lebih 
dari 3.000 orang ditahan (Kemendagri, 2025: 2). Peristiwa yang paling mengguncang 
publik adalah kematian Affan Kurniawan, pengemudi ojek daring yang terlindas 
kendaraan taktis Brimob di kawasan Pejompongan, Jakarta. Rekaman video insiden 
itu viral dan memicu gelombang solidaritas serta kemarahan publik terhadap aparat 
keamanan. Komnas HAM, dalam laporan investigasinya, menyebutkan bahwa 
sebagian besar korban demonstrasi adalah masyarakat sipil yang tidak melakukan 
kekerasan (Komnas HAM, 2025: 4). Dalam kasus ini, rasa frustasi sosial menular cepat 
melalui media digital, di mana emosi kemarahan dan keadilan direproduksi tanpa 
refleksi. Dalam konteks ini, crisis mimetic terjadi ketika tuntutan yang awalnya 
rasional berubah menjadi luapan emosi kolektif yang tampak pada setiap kelompok 
yang meniru ekspresi kemarahan kelompok lain. Ketika situasi semakin tegang, 
aparat keamanan dan pemerintah menjadi sasaran kebencian kolektif, sementara di 
sisi lain para demonstran dituduh “anti-nasional”. Kedua belah pihak saling 
menjadikan pihak lain sebagai korban simbolik. Kekerasan kemudian dilegitimasi atas 
nama “menegakkan hukum” atau “memperjuangkan keadilan sosial”. Inilah bentuk 
sacralization of violence dalam masyarakat modern di mana setiap kubu merasa 
memiliki moralitas sakral yang membenarkan tindakannya (Girard, 1972: 278–282). 

Menurut Girard, ketika tatanan sosial runtuh, masyarakat mencari satu tubuh 
yang dapat menanggung kesalahannya (Girard, 1986: 119). Dalam kasus ini, tubuh 
korban seperti Affan menjadi medium penyaluran kemarahan publik terhadap negara 
dan aparat. Masyarakat menuntut keadilan, tetapi pada saat yang sama, korban juga 
menjadi simbol penderitaan kolektif yang disucikan. Inilah paradoks mekanisme 
kambing hitam, “ korban sekaligus disalahkan dan dimuliakan”.  

Menurut Magnis-Suseno, dalam masyarakat yang kehilangan arah moral, korban 
sering kali dijadikan tempat penebusan kolektif yang berperan sebagai simbol 



Onesimus Febriano Nggewar Wagur & Elioardus Lusin Fukuruas 

165 | L e d a l o g o s  

kesalahan yang harus dihapus agar kita dapat merasa benar kembali (Magnis-Suseno, 
1999: 61). Selain korban individu, fenomena lain yang menonjol adalah keterlibatan 
ribuan pelajar dan mahasiswa. Komisi Perlindungan Anak Indonesia  melaporkan 
bahwa lebih dari dua ribu anak ikut dalam aksi demonstrasi, dan hampir tiga ratus di 
antaranya ditetapkan sebagai tersangka (KPAI, 2025: 2). Fenomena ini 
memperlihatkan bagaimana mimesis politik bekerja dalam skala generasi. 

Wolfgang Palaver menegaskan bahwa setiap kali masyarakat meniru 
kemarahan, kekerasan menjadi ritual yang tampak sah (Palaver, 2013: 79). Hal ini 
mengafirmasi bahwa demonstrasi yang terjadi pada tahun 2025 memperlihatkan 
bagaimana kekerasan yang dilegitimasi oleh negara dan masyarakat saling meniru, 
menciptakan siklus baru korban dan pelaku. Girard kembali menegaskan bahwa tidak 
ada korban yang benar-benar tunggal. Setiap korban menciptakan rantai korban baru 
(Girard, 1987: 276). Dengan demikian, tragedi di tahun 2025 tidak hanya 
menunjukkan kegagalan aparat, tetapi juga menyingkap mekanisme sosial yang lebih 
dalam, yakni masyarakat yang terus mencari pengorbanan baru untuk menutupi 
ketakutan dan kehilangan arah moralnya. 

Dalam kerangka Girardian, wahyu kebenaran korban dapat muncul ketika 
penderitaan para korban kekerasan, baik aparat maupun warga sipil, mulai diakui 
secara terbuka. Narasi kemanusiaan yang menonjolkan luka dan kerentanan, bukan 
kemenangan moral, mampu membongkar logika pengorbanan itu. Seperti ditegaskan 
Girard, hanya dengan melihat korban tidak sebagai penyebab krisis, tetapi sebagai 
cermin kemanusiaan bersama, masyarakat dapat keluar dari lingkaran kekerasan 
(Girard, 2001: 104-107). Refleksi semacam ini penting untuk menumbuhkan etika 
publik tanpa korban yang menjadi fondasi rekonsiliasi sosial Indonesia. 

Ketiga kasus di atas menunjukkan bahwa masyarakat Indonesia terus 
mereproduksi pola mimesis dalam bentuk rivalitas politik, keagamaan, dan ekonomi. 
Di balik setiap krisis sosial, terdapat keinginan kolektif untuk memulihkan ketertiban 
melalui penciptaan korban baru. Namun, seperti ditekankan Girard, transformasi 
hanya mungkin terjadi ketika masyarakat berani menyingkap mitos kekerasan itu 
sendiri yang tampak jelas pada saat wahyu korban menggantikan logika pengorbanan. 
Dengan demikian, teori Girard tidak hanya menjadi alat analisis kekerasan, tetapi juga 
menawarkan horizon etika publik yang berakar pada pengakuan atas martabat 
korban dan panggilan menuju rekonsiliasi. 

MENUJU ETIKA PUBLIK TANPA KORBAN: REFLEKSI FILOSOFIS ATAS POLITIK 
REKONSILIASI  

Refleksi tentang korban, sebagaimana telah diuraikan sebelumnya, menegaskan 
bahwa di balik setiap ketertiban sosial tersimpan mekanisme kekerasan yang 
disamarkan. Girard (1972: 31) memberi penekanan pada kekerasan yang merupakan 
fondasi tersembunyi dari kebudayaan manusia. Di sini tampak jelas bahwa setiap 
masyarakat membangun dirinya melalui pengorbanan yang dianggap suci. Namun, 
wahyu kebenaran korban sebagaimana yang diungkapkan dalam The Scapegoat 
mengguncang dasar ini. Ketika korban diakui tidak bersalah, kekerasan kehilangan 
sakralitasnya, dan kebudayaan dipanggil untuk menata ulang dirinya di atas dasar 
solidaritas (Girard, 1986: 104-106). 



Ledalogos: Jurnal Filsafat Vol. 1, No. 2, November 2025 

166 | L e d a l o g o s  

Dengan demikian, pembacaan atas Girard membawa kita dari pembongkaran 
mitos kekerasan menuju horizon etika publik tanpa korban, yakni sebuah kesadaran 
sosial yang menolak menjadikan penderitaan sebagai fondasi tatanan. Penerimaan 
terhadap korban mengandung daya transformatif, sebab ia menyingkap kerapuhan 
sekaligus potensi kemanusiaan yang sejati. Magnis-Suseno (2001: 46) mengingatkan 
bahwa bangsa yang tidak mengakui kekerasannya sendiri akan terus mencari musuh 
baru. Sementara, Palaver (2013: 61) menegaskan bahwa modernitas belum benar-
benar meninggalkan ritus pengorbanan. Ia hanya menggantinya dengan bentuk 
simbolik yang lebih halus. Dalam konteks ini, etika publik menjadi panggilan untuk 
membongkar legitimasi kekerasan yang tersembunyi di balik moralitas kolektif. 

Girard (1987: 315) tidak menolak mimesis, tetapi menegaskan bahwa 
keselamatan maupun kehancuran manusia bersumber dari kemampuan yang sama, 
yakni meniru. Di sinilah letak krisis sekaligus peluang etis. Manusia dapat memilih 
untuk meniru Kristus, teladan yang menolak balas dendam dan membuka jalan bagi 
pengampunan. James Alison (1996: 79) menyebut proses ini sebagai conversion of 
desire, pertobatan keinginan yang mengubah arah peniruan dari kekerasan menuju 
kasih. Dalam horizon ini, mimesis menjadi jalan penyembuhan sosial, sebab ia 
mengundang manusia untuk meniru solidaritas, bukan dominasi. 

Etika publik tanpa korban menuntut keberanian untuk menatap wajah korban 
tanpa rasa benar. Dalam wajah itu, masyarakat dipanggil untuk mengenali dirinya 
sendiri bahwa setiap orang dapat menjadi pelaku sekaligus korban dari struktur yang 
sama. Pengakuan ini, sebagaimana dikatakan Girard (2001: 104-107), bukanlah 
sentimentalitas moral, melainkan langkah ontologis yang membangun kembali 
kemanusiaan di atas pengakuan terhadap yang rapuh. Filsafat, dalam bentuknya yang 
paling sejati, adalah gerak penyembuhan bukan sekadar memahami kekerasan, tetapi 
membebaskan diri darinya. 

Bagi bangsa Indonesia, kesadaran ini sangat relevan. Dalam masyarakat yang 
masih mudah mencari kambing hitam demi menegaskan kesatuan semu, etika publik 
tanpa korban menjadi horizon kebudayaan baru. Magnis-Suseno (2010: 77) 
menegaskan bahwa demokrasi sejati hanya tumbuh bila kita berani melihat “yang 
lain” bukan sebagai ancaman, melainkan sesama yang sama-sama rapuh. Maka, politik 
rekonsiliasi yang sejati bukan lagi strategi kekuasaan, melainkan spiritualitas sosial 
yang berpusat pada keberanian untuk menolak logika pengorbanan dan memilih jalan 
belas kasih. 

Akhirnya, filsafat publik Girardian mengingatkan bahwa setiap tindakan 
manusia adalah tindakan mimetik: kita selalu meniru sesuatu atau seseorang. Dunia 
modern yang dipenuhi polarisasi dan media digital menuntut model kemanusiaan 
baru yakni manusia yang meniru kasih, bukan kebencian, yang mengakui korban, 
bukan menyingkirkannya. Di sinilah etika publik tanpa korban menemukan makna 
terdalamnya sebagai panggilan untuk membangun masyarakat belas kasih, di mana 
perdamaian tidak lagi ditegakkan di atas penderitaan, melainkan pada pengakuan 
akan martabat setiap manusia. 

 



Onesimus Febriano Nggewar Wagur & Elioardus Lusin Fukuruas 

167 | L e d a l o g o s  

PENUTUP  

Studi ini menyimpulkan bahwa teori mimetik René Girard tetap relevan untuk 
memahami kekerasan sosial di Indonesia. Mekanisme kambing hitam masih bekerja 
dalam bentuk kekerasan simbolik dan digital, dan transformasi menuju masyarakat 
damai menuntut kesadaran mimetik baru yang berorientasi pada kasih dan 
solidaritas. Pemikiran Girard membuka jalan bagi pembentukan etika publik tanpa 
korban yang berakar pada belas kasih dan pengakuan terhadap kemanusiaan 
bersama. 

Lebih lanjut, René Girard membuka kesadaran baru bahwa seluruh sejarah 
kemanusiaan adalah pergulatan antara peniruan dan kekerasan. Manusia tidak dapat 
hidup tanpa meniru, tetapi mimesis yang tidak disadari selalu berisiko melahirkan 
permusuhan. Dalam konteks inilah filsafat Girard memanggil kita untuk menatap 
wajah korban, bukan sekadar sebagai figur moral, melainkan sebagai cermin 
keberadaan manusia sendiri. Setiap korban menyibak struktur terdalam dari 
kebudayaan bahwa di balik keteraturan sosial terdapat kekerasan yang disamarkan. 
Menyadari kenyataan ini berarti memasuki ruang refleksi eksistensial, di mana filsafat 
tidak lagi berhenti pada penjelasan rasional, tetapi menjadi tindakan etis untuk 
menolak partisipasi dalam mekanisme pengorbanan. 

Bagi bangsa Indonesia yang plural dan religius, pemikiran Girard memiliki daya 
gugah yang luar biasa. Ia menyingkap bahwa banyak kekerasan publik kita masih 
bekerja dalam pola kuno yang sama, yakni mencari kambing hitam demi menegaskan 
kesatuan semu. Dari ujaran kebencian di media sosial hingga diskriminasi terhadap 
kelompok tertentu, masyarakat kerap menegakkan moralitas dengan mengorbankan 
yang lemah. Dalam terang teori mimetik, kekerasan tersebut bukan sekadar akibat 
perbedaan ideologis, melainkan lahir dari keinginan meniru yang salah arah. Kita 
meniru kemarahan, bukan kasih; meniru kepentingan, bukan solidaritas. Oleh karena 
itu, jalan menuju transformasi sosial menuntut perubahan orientasi mimesis, dari 
imitasi destruktif menuju imitasi kreatif yang berakar pada empati dan pengakuan 
terhadap sesama. 

Dalam horizon ini, tugas filsafat tidak hanya menjelaskan realitas kekerasan, 
tetapi juga menuntun masyarakat untuk melewatinya. Filsafat publik yang berakar 
pada kesadaran Girardian harus berani membongkar logika kekerasan yang 
tersembunyi dalam wacana politik, ekonomi, dan agama. Ia harus menjadi ruang 
diskursif tempat bangsa belajar menafsirkan konflik bukan sebagai ancaman, 
melainkan sebagai peluang pembentukan kesadaran baru. Kesadaran tersebut hanya 
dapat tumbuh jika masyarakat bersedia mendengar suara korban, sebab dalam diri 
korban tersembunyi kebenaran tentang batas moral kita sebagai manusia. 

Dalam jangka panjang, kesadaran mimetik dapat menjadi paradigma etika publik 
Indonesia. Pendidikan, media, dan kebijakan publik perlu diarahkan untuk 
menumbuhkan mimesis reflektif, yaitu kesadaran kritis terhadap dorongan imitasi 
yang membentuk opini dan tindakan kita. Dengan demikian, setiap warga belajar 
untuk meniru bukan kebencian kolektif, melainkan solidaritas dan belas kasih. Di 
sinilah politik rekonsiliasi menemukan makna filosofisnya: rekonsiliasi bukan 
sekadar perjanjian damai, melainkan pembebasan dari logika pengorbanan yang telah 
membentuk sejarah kekerasan manusia.  



Ledalogos: Jurnal Filsafat Vol. 1, No. 2, November 2025 

168 | L e d a l o g o s  

Akhirnya, filsafat Girard mengingatkan kita bahwa setiap tindakan manusia 
membawa resonansi spiritual: meniru berarti memilih siapa yang ingin kita jadikan 
model. Dunia modern yang dipenuhi kompetisi, polarisasi, dan media digital 
membutuhkan model kemanusiaan baru, yakni manusia yang meniru kasih, bukan 
kebencian, yang mengakui korban, bukan menyingkirkannya. Dengan menempuh 
jalan ini, bangsa Indonesia dapat bertransformasi dari masyarakat pengorbanan 
menuju masyarakat belas kasih, di mana perdamaian tidak lagi dibangun di atas 
penderitaan, tetapi pada kesadaran akan kemanusiaan yang saling terhubung. Dalam 
kesadaran inilah, filsafat menjadi praksis penyembuhan melalui sebuah upaya terus-
menerus untuk menolak kekerasan dan menegakkan solidaritas sebagai wajah sejati 
dari kebudayaan manusia. 

DAFTAR PUSTAKA  

Alison, J. (1996). Raising Abel: The Recovery of the Eschatological Imagination. New 
York: Crossroad Publishing. 

Dupuy, J. P. (2008). The Mark of the Sacred. Stanford: Stanford University Press. 

Fleming, C. (2004). René Girard: Violence and Mimesis. Cambridge: Polity Press. 

Girard, R. (1961). Deceit, Desire, and the Novel: Self and Other in Literary Structure. 
Baltimore: Johns Hopkins University Press. 

Girard, R. (1972). Violence and the Sacred. Baltimore: Johns Hopkins University Press. 

Girard, R. (1986). The Scapegoat. Baltimore: Johns Hopkins University Press. 

Girard, R. (1987). Things Hidden Since the Foundation of the World. Stanford: Stanford 
University Press. 

Girard, R. (2001). I See Satan Fall Like Lightning. Maryknoll: Orbis Books. 

Girard, R. (2007). Achever Clausewitz. Paris: Carnets Nord. 

Harahap, Devi. (2025, 2 September). “Komnas HAM: 11 Orang Meninggal dan 1.683 
Ditahan dalam Demonstrasi Akhir Agustus.” Retrieved from  
https://mediaindonesia.com/politik-dan-hukum/807487/komnas-ham-11-
orang-meninggal-dan-1683-ditahan-pada-demonstrasi-25-31-agustus-2025 

Haryatmoko. (2004). Etika Politik dan Kekuasaan. Yogyakarta: Kanisius. 

Kementerian Dalam Negeri (Kemendagri). (2025). Data Nasional Aksi Demonstrasi 25 
Agustus–7 September 2025. Jakarta: Pusat Data dan Informasi Politik Dalam 
Negeri. 

Komisi Nasional Hak Asasi Manusia (Komnas HAM). (2025). Laporan Investigasi Awal 
Peristiwa Demonstrasi 25–31 Agustus 2025. Jakarta: Komnas HAM. 

Komisi Perlindungan Anak Indonesia (KPAI). (2025). Laporan Tahunan Perlindungan 
Anak di Tengah Aksi Massa. Jakarta: KPAI. 

Magnis-Suseno, F. (2001). Etika Sosial: Dasar dan Prinsip-Prinsip Moral Hidup 
Bersama. Yogyakarta: Kanisius. 

Magnis-Suseno, F. (2010). Demokrasi Tanpa Kekerasan. Yogyakarta: Kanisius. 



Onesimus Febriano Nggewar Wagur & Elioardus Lusin Fukuruas 

169 | L e d a l o g o s  

Magnis-Suseno, F. (2016). Agama dan Krisis Moral Publik di Indonesia. Jakarta: Obor. 

Magnis-Suseno, F. (2016). Etika Politik: Prinsip-Prinsip Moral Dasar Kenegaraan 
Modern. Jakarta: Gramedia. 

McNeil, J. D. (2023). The Mimetic Sacred. Contagion: Journal of Violence, Mimesis, and 
Culture, 30(1), pp. 44–48. 

Muliati, Anggi. (2025, 29 Agustus). “Rantis Brimob Lindas Ojol: Koalisi Sipil Desak 
Tindak Tegas Pelaku.” Retrieved from https://news.detik.com/berita/d-
8085267/rantis-brimob-lindas-ojol-koalisi-sipil-desak-tindak-tegas-pelaku 

Palaver, W. (2013). René Girard’s Mimetic Theory. Michigan: Michigan State University 
Press. 

Schwager, R. (2000). Must There Be Scapegoats? Violence and Redemption in the Bible. 
New York: Crossroad Publishing. 

Tjahyono, E. (2019). Mimesis dan Kekerasan dalam Perspektif Filsafat Girard. Jurnal 
Filsafat Driyarkara, 41(1), pp. 55–68. 

Wibowo, A. S. (2020). Kekerasan Simbolik di Era Digital. Yogyakarta: Kanisius. 

Williams, J. G. (1996). The Girard Reader. New York: Crossroad Publishing. 

 


