INSTITUT FILSAFAT DAN TEKNOLOGI KREATIF LEDALERO
| PROGRAM STUDI ILMU FILSAFAT
=~ LEDALOGOS: JURNAL FILSAFAT

https:/ /journal.iftkledalero.ac.id/index.php/JLOG

INSTITUT FILSAFAT
DAN TEKNOLOGI KREATIF
LEDALERQ

Dari Mimesis Menuju Rekonsiliasi: Filsafat René
Girard dan Etika Publik Tanpa Korban di Indonesia

Onesimus Febriano Nggewar Wagur?!, Elioardus Lusin Fukuruas?

1 Institut Filsafat dan Teknologi Kreatif Ledalero, Maumere, Indonesia (email:
febryanowagur99@gamil.com)

2 Institut Filsafat dan Teknologi Kreatif Ledalero, Maumere, Indonesia (email: fukuruaselio@gmail.com)

ARTICLE INFO ABSTRAK

Article history: Studi ini bertujuan meneliti relevansi filsafat René Girard dalam
Received: 17 October 2025 memahami kekerasan sosial dan membangun etika publik
Revised: 20 October 2025 . . C e

Accepted: 13 November 2025 tanpa korban di Indonesia. Studi ini menggunakan pendekatan
Available online: 29 November 2025 hermeneutik-filosofis dengan analisis konseptual terhadap

karya-karya utama René Girard dan fenomena sosial di

g:;z léll;gfé - mimesis; kekerasan sosial; | 1idonesia. Melalui pembacaan atas teori mimetik, penelitian ini
rekonsiliasi; etika publik. menunjukkan bahwa akar kekerasan terletak pada keinginan
eywords: mangsia yang pe.rsifat_ menir.u (mimesis), yang melahirkap
René Girard: mimesis; social violence: rivalitas dan krisis sosial. Ketika ketegangan sosial mencapai
reconciliation; public ethics. puncaknya, masyarakat cenderung menyalurkan agresinya

melalui mekanisme kambing hitam, yakni dengan
mengorbankan individu atau kelompok tertentu demi memulihkan ketertiban semu. Dengan
menganalisis sejumlah peristiwa sosial-politik di Indonesia seperti kasus Ahok (2016), polarisasi
Pemilu 2024, dan demonstrasi 2025, studi ini mengungkap bahwa kekerasan modern bukan
hanya bersifat fisik, melainkan juga simbolik dan digital. Dalam perspektif filsafat sosial Girardian,
transformasi masyarakat menuju rekonsiliasi menuntut perubahan orientasi mimetik, dari
peniruan yang destruktif menuju peniruan yang solider. Studi ini menemukan bahwa mekanisme
kambing hitam masih beroperasi dalam bentuk kekerasan simbolik dan digital, dan bahwa
rekonsiliasi sosial menuntut kesadaran mimetik baru yang berorientasi pada belas kasih dan
pengakuan terhadap korban.

ABSTRACT

This study explores the relevance of René Girard'’s philosophy in understanding social violence and
developing a victimless public ethics in Indonesia. It employs a hermeneutic-philosophical approach
through conceptual analysis of Girard’s major works and contemporary Indonesian socio-political
phenomena. Drawing on mimetic theory, this research argues that the root of violence lies in human
desire as imitation (mimesis), which generates rivalry and social crisis. When social tensions escalate,
societies tend to channel their aggression through the scapegoat mechanism, sacrificing an
individual or group to restore a semblance of order. By analyzing key Indonesian socio-political
events such as the Ahok case (2016), the 2024 election polarization, and the 2025 demonstrations,
the study reveals that modern violence operates not only physically but symbolically and digitally.
From a Girardian social-philosophical perspective, true reconciliation requires a transformation of
mimetic orientation, from destructive imitation to compassionate imitation. The study finds that the
scapegoat mechanism continues to operate through symbolic and digital violence, and that social
reconciliation demands a new mimetic awareness oriented toward compassion and recognition of
victim.

157|Ledalogos


https://journal.iftkledalero.ac.id/index.php/JLOG

Ledalogos: Jurnal Filsafat Vol. 1, No. 2, November 2025

PENDAHULUAN

Fenomena kekerasan sosial yang terus berulang dalam sejarah manusia
menyingkap kenyataan bahwa kekerasan bukan sekadar penyimpangan moral,
melainkan struktur yang melekat dalam kehidupan sosial. Indonesia, dengan kondisi
masyarakatnya yang plural, juga tidak luput dari dinamika tersebut. Dalam dua
dekade terakhir, berbagai peristiwa sosial-politik seperti konflik bernuansa agama,
ujaran kebencian di media digital, serta kekerasan dalam demonstrasi publik
menunjukkan bahwa masyarakat masih mudah jatuh ke dalam pola mencari “pihak
lain” sebagai sumber masalah. Dalam konteks ini, teori René Girard tentang mimesis
dan mekanisme kambing hitam menawarkan kerangka analitis yang tajam untuk
memahami akar antropologis dari kekerasan sosial di Indonesia.

Girard menegaskan bahwa keinginan manusia bersifat meniru (mimetic desire).
Manusia tidak mengetahui secara jelas hal-hal yang diinginkannya sehingga meniru
keinginan orang lain (Girard, 1961: 83). Proses ini melahirkan persaingan dan krisis
sosial, sebab ketika dua subjek menginginkan hal yang sama, mereka saling
menghalangi satu sama lain. Rivalitas ini dapat berkembang menjadi kekerasan
kolektif. Ketika masyarakat berada di ambang kehancuran, mereka menemukan cara
untuk memulihkan ketertiban dengan mengorbankan satu individu atau kelompok
tertentu yang dijadikan korban sebagai kambing hitam (Girard, 1972: 86).

Dalam konteks Indonesia, mekanisme tersebut tampak dalam berbagai
peristiwa di mana kelompok mayoritas menyalurkan ketegangan sosial kepada pihak
minoritas. Pengorbanan sosial sering terjadi bukan karena kesalahan nyata korban,
melainkan karena kebutuhan masyarakat untuk memulihkan stabilitas. Sebagaimana
ditegaskan Frans Magnis-Suseno (2016: 54), kekerasan simbolik sering kali lebih
mematikan daripada kekerasan fisik, sebab ia menghancurkan martabat tanpa darah.
Pernyataan ini mempertegas relevansi teori Girard dalam membaca kekerasan
modern yang bersifat halus tetapi tetap destruktif. Lebih jauh, peristiwa-peristiwa
politik dan sosial seperti kasus penistaan agama tahun 2016, polarisasi Pemilu 2024,
serta demonstrasi besar pada Agustus-September 2025 memperlihatkan bahwa
kekerasan kini bekerja melalui ruang simbolik dan digital. Dalam ruang tersebut,
narasi dan citra menjadi alat untuk menyingkirkan “yang lain.” Mekanisme kambing
hitam yang dahulu bekerja dalam ritus keagamaan kini hadir dalam bentuk baru,
yakni melalui opini publik, media sosial, dan politik identitas.

Studi ini bertujuan untuk menganalisis relevansi teori Girard bagi pemahaman
kekerasan sosial di Indonesia. Secara khusus, studi ini hendak menjawab pertanyaan
bagaimana filsafat Girard dapat menjadi etika publik tanpa korban dalam konteks
kekerasan sosial di Indonesia.

Struktur tulisan dimulai dari bagian pendahuluan yang menjelaskan latar
belakang dan relevansi kajian, tinjauan teoretis mengenai teori mimetik dan
mekanisme kambing hitam Girard, analisis terhadap tiga kasus sosial di Indonesia,
kemudian dilanjutkan dengan refleksi filosofis atas makna etis dan politis dari
pengakuan terhadap korban. Tulisan ini diakhiri dengan bagian penutup yang berisi
kesimpulan dan rekomendasi filosofis bagi pembentukan budaya damai di Indonesia.

158|Ledalogos



Onesimus Febriano Nggewar Wagur & Elioardus Lusin Fukuruas

METODE

Penelitian ini menggunakan metode penelitian kualitatif dengan model
penelitian kepustakaan yang berorientasi pada analisis filsafat sosial. Desain
penelitian ini bersifat analitis-interpretatif dengan cara membaca, mengurai, dan
menafsirkan teks-teks, terutama karya René Girard dan data kontekstual tentang
peristiwa sosial di Indonesia untuk membangun argumentasi filosofis dan
rekomendasi etis.

ANTROPOLOGI KEKERASAN DAN MIMESIS DALAM PERSPEKTIF RENE GIRARD

René Girard menempatkan mimesis sebagai inti dari antropologi keinginan
manusia. Dalam bukunya yang berjudul Deceit, Desire, and the Novel, ia menegaskan
bahwa manusia tidak tahu apa yang harus diinginkannya, tetapi meniru keinginan
orang lain agar keinginannya memiliki arah (Girard, 1961: 83). Keinginan manusia,
menurut Girard, tidak bersifat otonom, tetapi selalu dimediasi oleh orang lain yang
dijadikan model. Hubungan ini disebut mediasi keinginan, di mana subjek meniru
keinginan model dan pada akhirnya bersaing untuk memiliki objek yang sama. Ketika
dua subjek saling meniru, lahirlah apa yang disebut rivalitas mimetik, sebuah bentuk
persaingan yang bukan sekadar ekonomi atau politik, melainkan eksistensial.

Menurut Girard, setiap keinginan merupakan keinginan untuk menjadi seperti
orang lain. Ketika dua subjek menginginkan hal yang sama, mereka terlibat dalam
kompetisi yang tidak lagi mengenai objek, tetapi mengenai pengakuan (Girard, 1961:
95). Rivalitas ini merupakan akar dari konflik sosial. Ketika keinginan tidak lagi
diarahkan pada objek tetapi pada status dan pengakuan, masyarakat masuk ke dalam
situasi krisis yang disebut Girard sebagai krisis mimetik.

Dalam bukunya yang berjudul Things Hidden Since the Foundation of the World,
ia menulis bahwa peniruan keinginan membawa manusia ke dalam situasi di mana
batas antara yang sah dan yang dilarang menjadi kabur (Girard, 1987: 24). Di sini
tampak jelas bahwa krisis mimetik dapat meluas menjadi kekacauan sosial karena
keinginan kolektif saling meniru dan memperkuat. Pada titik ini, masyarakat
memerlukan cara untuk memulihkan ketertiban, dan di sinilah mekanisme kambing
hitam berfungsi.

Dalam bukunya yang berjudul Violence and the Sacred, Girard menjelaskan
bahwa masyarakat purba menemukan mekanisme pengorbanan sebagai cara untuk
menyalurkan kekerasan yang tidak terkendali (Girard, 1972: 86). la menegaskan
bahwa komunitas memilih korbannya bukan karena ia bersalah, melainkan karena
kematiannya dapat mengembalikan perdamaian (Girard, 1972: 86). Korban ini sering
kali merupakan individu yang dianggap berbeda, asing, atau memiliki status
ambivalen di dalam masyarakat. Proses ini bersifat kolektif dan simbolik. Dengan
mengorbankan satu pihak, masyarakat merasa telah menyingkirkan akar kekacauan
dan memulihkan keteraturan sosial. Wolfgang Palaver menafsirkan mekanisme ini
sebagai cara masyarakat mengatasi rasa takut terhadap kekerasan dengan
menyalurkannya pada satu individu. la menulis bahwa masyarakat mentransfer
kekacauan internalnya kepada individu tertentu, dan dengan demikian, pengorbanan
menjadi terapi sosial yang menipu (Palaver, 2013: 57). Tampak jelas bahwa
mekanisme ini tidak pernah disadari sebagai kekerasan karena selalu dibungkus

159|Ledalogos



Ledalogos: Jurnal Filsafat Vol. 1, No. 2, November 2025

dalam bahasa religius atau moral. Pengorbanan dipahami sebagai “ritus penyucian”,
bukan kejahatan. Girard menyebut fenomena ini sebagai sacralization of violence
(pensakralan kekerasan) (Girard, 1972). Dengan cara demikian, kekerasan
mendapatkan legitimasi sosial. Girard menegaskan bahwa setiap masyarakat
bergantung pada korban dan pengorbanan merupakan cara komunitas meneguhkan
dirinya sendiri (Girard, 1972: 93).

Dalam konteks masyarakat Indonesia yang majemuk dan sarat simbol-simbol
moral-religius, mekanisme mimetik mudah terpicu ketika terjadi perebutan makna
atas kebenaran, kesalehan, atau nasionalisme. Ketegangan identitas, seperti yang
terlihat pada kasus Ahok tahun 2016 atau polarisasi Pemilu 2024, menunjukkan
bagaimana keinginan kolektif untuk mempertahankan “kesucian” dan “identitas
moral” ditiru secara massal hingga melahirkan krisis sosial. Kekerasan dalam bentuk
ujaran kebencian, persekusi daring, dan penghakiman publik menjadi manifestasi
rivalitas mimetik yang bertransformasi ke ranah digital. Dalam istilah Girard,
masyarakat modern telah “menyingkirkan altar, tetapi tidak menyingkirkan hasrat
untuk mengorbankan.” Dengan demikian, ruang digital berfungsi sebagai “altar baru”
bagi pengorbanan simbolik.

Teori mimetik Girard tidak hanya menjelaskan dinamika keinginan manusia,
tetapi juga membuka kritik moral terhadap kebudayaan kekerasan di Indonesia.
Teorinya mampu memberikan pemahaman bahwa akar kekerasan bukan terletak
pada ideologi atau perbedaan agama, melainkan pada keinginan meniru yang salah
arah, yakni peniruan terhadap kemarahan, bukan kasih; terhadap dominasi, bukan
solidaritas. Maka, pemahaman terhadap antropologi kekerasan Girardian dalam
konteks Indonesia menuntut perubahan arah mimesis dari destruktif menuju reflektif,
yakni meniru teladan kasih dan keadilan yang mampu memutus rantai kekerasan
kolektif.

Dalam karyanya The Scapegoat, Girard menunjukkan bahwa tradisi Alkitab
membongkar mitos pengorbanan yang menjadi dasar masyarakat kuno. Ia
menegaskan bahwa untuk pertama kalinya dalam sejarah, korban diakui tidak
bersalah dan dengan pengakuan tersebut seluruh sistem mitos runtuh (Girard, 1986:
104). Kisah penderitaan Kristus menjadi simbol pembalikan total terhadap
mekanisme kambing hitam. Korban yang sebelumnya dianggap penyebab kekacauan
kini diungkap sebagai pihak yang tidak bersalah. Pengungkapan ini memiliki
konsekuensi teologis dan antropologis besar karena kekerasan kehilangan status
sakralnya. Girard menulis lebih lanjut bahwa kebenaran Injil bukanlah kekerasan
yang dikuduskan, melainkan pengampunan yang mengakhiri lingkaran balas dendam
(Girard, 1986: 112). Wahyu ini menandai titik balik dalam kesadaran manusia. Sejak
saat itu, masyarakat mulai memahami bahwa perdamaian sejati tidak bisa dibangun
di atas penderitaan korban.

James Alison, seorang teolog yang mengembangkan teori Girard, menulis bahwa
setiap orang hanya bisa meninggalkan kekerasan dengan belajar meniru “yang lain”
yakni Kristus, yang menolak balas dendam dan membuka jalan solidaritas (Alison,
1996: 79). Dengan demikian, jalan keluar dari siklus kekerasan bukanlah meniadakan
mimesis, melainkan mengarahkannya kepada teladan kasih.

160|Ledalogos



Onesimus Febriano Nggewar Wagur & Elioardus Lusin Fukuruas

KEKERASAN SIMBOLIK DAN MIMESIS MODERN: DARI RITUAL KE RUANG
DIGITAL

Pada bagian ini, teori mimetik Girard diterapkan untuk membaca konteks sosial
modern di Indonesia, khususnya fenomena kekerasan simbolik di ruang digital. Girard
menegaskan bahwa meskipun dunia modern mengaku rasional, ia tidak pernah lepas
dari logika pengambinghitaman. la menegaskan bahwa setiap individu telah
menyingkirkan altar, tetapi tidak menyingkirkan hasrat untuk mengorbankan (Girard,
1987: 215). Hal ini menjadi bukti bahwa kekerasan kini muncul dalam bentuk
simbolik seperti ujaran kebencian, stigmatisasi sosial, dan cancel culture (budaya
pembatalan). Dalam konteks Indonesia, fenomena ini terlihat dalam maraknya
scapegoating digital di media sosial, di mana individu atau kelompok tertentu diserang
secara massal dan simbolik.

Franz Magnis-Suseno menegaskan bahwa kekerasan simbolik sering kali lebih
berbahaya karena bekerja dalam legitimasi moral (Magnis-Suseno, 2016: 61). Selain
itu, A. Setyo Wibowo (2020: 38) menambahkan bahwa scapegoating di era digital
dilakukan dalam bentuk penghinaan virtual yang dibungkus dengan moralitas.
Dengan demikian, teori Girard membantu membaca bagaimana kekerasan modern
bertransformasi dari fisik ke simbolik. la mampu mengungkap bahwa mekanisme
pengorbanan tidak pernah hilang, tetapi hanya berpindah bentuk. Girard berpendapat
bahwa kekerasan bukanlah anomali, melainkan fondasi tersembunyi dari kebudayaan
manusia. McNeil (2023: 48) memperluas konsep ini dengan menjelaskan bahwa
dalam masyarakat sekuler, fungsi ritus itu berpindah ke institusi sosial, media, dan
politik. Dengan demikian, media sosial dapat dipahami sebagai “altar digital” tempat
masyarakat menyalurkan agresi kolektifnya. Fenomena digital scapegoating atau
pengambinghitaman digital menjadi salah satu manifestasi paling nyata dari
transformasi kekerasan dalam masyarakat modern. Hal ini dapat dilihat pada kasus-
kasus seperti persekusi daring terhadap figur publik atau kelompok minoritas, yang
merupakan bentuk baru dari pengorbanan sosial. Dalam konteks negara Indonesia,
bentuk baru dari pengorbanan sosial tersebut terbukti dalam praktik polarisasi politik
dan ujaran kebencian di ruang virtual yang membuktikan bahwa kekerasan simbolik
tersebut beroperasi tanpa kesadaran akan mekanisme mimetik yang mendasarinya.

Lebih lanjut, mimesis reflektif dapat menjadi dasar bagi pendidikan etis dan
media literasi, agar masyarakat Indonesia tidak mudah terseret dalam spiral
kebencian yang dibentuk oleh algoritma dan opini publik. Secara metodologis,
penelitian-penelitian kontemporer ini juga menunjukkan pergeseran dari pendekatan
hermeneutik menuju pendekatan interdisipliner yang menggabungkan filsafat,
sosiologi, dan studi media. Contagion menampilkan berbagai studi yang
menghubungkan teori mimetik dengan psikologi sosial dan teori komunikasi. Hal ini
membuka peluang bagi penelitian di Indonesia untuk memadukan teori Girard dengan
analisis media digital dan dinamika politik identitas. Kekerasan yang muncul di ruang
publik kini bukan sekadar persoalan moral individu, melainkan juga hasil dari
struktur mimetik yang diperkuat oleh teknologi komunikasi dan algoritma sosial.
Dengan demikian, teori Girard tetap aktual karena mampu menyingkap logika
pengorbanan di balik fenomena sosial yang tampak modern dan rasional.

Bagi filsafat di Indonesia, integrasi pemikiran Girard dengan studi kontemporer
memberi dua kontribusi penting. Pertama, ia menegaskan bahwa kekerasan sosial

161|Ledalogos



Ledalogos: Jurnal Filsafat Vol. 1, No. 2, November 2025

tidak dapat dihapus tanpa mengubah pola keinginan yang meniru dan saling bersaing.
Kedua, ia menawarkan paradigma baru bagi politik rekonsiliasi yang bukan hanya
mengampuni pelaku, melainkan juga menyadari struktur keinginan kolektif yang
melahirkan korban baru. Sebagaimana ditegaskan Girard (1986: 209), bahwa
kekerasan yang tidak dikenali akan selalu mencari korban baru. Oleh karena itu,
kesadaran mimetik menjadi langkah awal menuju transformasi sosial yang sejati.

Teori Girard dalam perspektif kontemporer sangat relevan untuk memahami
konteks Indonesia karena ia berusaha menyingkap struktur kekerasan sosial yang
tersembunyi di balik narasi moralitas publik. Dalam masyarakat multikultural seperti
di Indonesia, ketegangan antaridentitas mudah berkembang menjadi rivalitas
mimetik. Ketika solidaritas sosial melemah, masyarakat cenderung mencari kambing
hitam untuk memulihkan keseimbangan. Franz Magnis-Suseno (2001: 46),
menegaskan bahwa bangsa yang tidak mengakui kekerasannya sendiri akan terus
mencari musuh baru untuk menutupi ketakutannya. Pernyataan ini selaras dengan
Girard yang mengatakan bahwa setiap masyarakat selalu membutuhkan korban
untuk menegaskan kesatuan semunya (Girard, 1972: 132). Dengan demikian, teori
mimetik Girard bukan hanya alat analisis, melainkan juga kritik moral terhadap cara
masyarakat menanggapi konflik. la menantang setiap orang untuk menolak logika
pengorbanan dan membangun solidaritas yang berakar pada pengakuan terhadap
korban.

MANIFESTASI MEKANISME KAMBING HITAM DALAM KONTEKS SOSIAL DI
INDONESIA

Mekanisme kambing hitam tampak nyata dalam tiga kasus utama, yakni kasus
Basuki Tjahaja Purnama (Ahok) (2016), polarisasi Pemilu 2024, dan demonstrasi
besar tahun 2025. Ketiga kasus ini memperlihatkan wajah masyarakat yang
menyalurkan ketegangan sosial melalui korban simbolik. Setiap kasus menunjukkan
struktur krisis mimetik, di mana kekerasan dilegitimasi oleh moralitas kolektif dan
media digital berperan sebagai ruang sakralisasi baru.

Peristiwa politik yang melibatkan Ahok memperlihatkan bagaimana mekanisme
kambing hitam bekerja dalam masyarakat religius modern. Ucapan Ahok tentang
Surat Al-Maidah 51 di Kepulauan Seribu memicu kemarahan luas dan menimbulkan
gelombang demonstrasi besar-besaran yang dikenal sebagai Aksi 212. Dalam situasi
ini, figur publik yang semula dihormati berubah menjadi simbol ancaman bagi tatanan
religius dan moral. Ketika ucapan Ahok tentang AL-Maidah 51 dikutip secara parsial
dan dipolitisasi, masyarakat mengalami apa yang disebut Girard sebagai crisis
mimetic. Masyarakat kehilangan pembeda antara yang sakral dan profan akibat
persaingan atas iman dan moralitas publik. Dalam krisis tersebut, Ahok menjadi
korban simbolik yang menanggung beban ketegangan antaragama dan antaridentitas
politik.

René Girard menjelaskan bahwa dalam setiap masyarakat yang terancam oleh
krisis mimetik, selalu akan muncul kebutuhan untuk menyingkirkan seseorang yang
dianggap sebagai sumber kekacauan (Girard, 1972: 104). Hal ini membuktikan bahwa
kemarahan kolektif dalam kasus Ahok dapat dipahami sebagai manifestasi dari krisis
mimetik, di mana keinginan akan “kesucian publik” dan “keteraturan moral”

162|Ledalogos



Onesimus Febriano Nggewar Wagur & Elioardus Lusin Fukuruas

direproduksi secara massal melalui peniruan kemarahan satu sama lain. Figur korban
dipilih bukan karena kesalahannya, melainkan karena kehadirannya mampu
menyalurkan ketegangan sosial yang melanda masyarakat.

Lebih lanjut, Magnis-Suseno menegaskan bahwa kemarahan yang dibungkus
kesalehan sering kali justru menjadi alat kekerasan moral terhadap pihak yang
dianggap menodai iman (Magnis-Suseno, 2016: 22). Di sini, tampak jelas bahwa Ahok
menjadi simbol kambing hitam yang “dikorbankan” demi memulihkan identitas moral
bangsa. Ketika ia dijatuhi hukuman penjara, banyak yang menilai bahwa keadilan
telah ditegakkan, padahal yang sebenarnya terjadi adalah peneguhan terhadap logika
pengorbanan. Girard memperingatkan bahwa Perdamaian yang dibangun atas
penderitaan korban adalah perdamaian yang rapuh, sebab ia bergantung pada
pengulangan kekerasan (Girard, 1986: 141). Dengan demikian, kasus Ahok
mengungkap bagaimana agama dan politik dapat bersatu dalam produksi kekerasan
simbolik yang tampak saleh, tetapi sesungguhnya memperdalam luka sosial.

Kekerasan terhadap Ahok, baik dalam bentuk demonstrasi besar 2 Desember
2016 maupun dalam tekanan sosial terhadap pendukungnya, dilegalkan melalui klaim
“pembelaan terhadap agama”. Dalam kerangka Girardian, tindakan itu menunjukkan
bagaimana kekerasan disakralkan melalui kekerasan terhadap korban yang dianggap
suci karena dihubungkan dengan pemulihan tatanan moral (Girard, 1987: 173).
Namun, wahyu kebenaran korban muncul ketika masyarakat mulai menyadari bahwa
kasus tersebut lebih mencerminkan perebutan kekuasaan ketimbang pembelaan
iman. Ketika narasi korban mulai dibuka melalui dokumenter, refleksi teologis lintas
iman, dan solidaritas sipil, terjadi pergeseran dari logika pengorbanan menuju
kesadaran bahwa ketertiban sejati tidak bisa dibangun di atas penyingkiran.
Kesadaran inilah yang membuka peluang bagi rekonsiliasi sosial dan pembacaan
ulang iman yang lebih inklusif.

Pemilu 2024 menjadi salah satu momen paling memecah belah dalam sejarah
demokrasi Indonesia. Persaingan politik antara kandidat utama tidak hanya terjadi di
ruang politik formal, tetapi juga di media sosial, tempat jutaan pengguna terlibat
dalam produksi dan reproduksi kebencian. Fenomena digital scapegoating muncul
jelas di sini. Label seperti “cebong”, “kampret”, “kadrun”, dan “buzzer” menciptakan
dikotomi moral yang kaku antara “kami” dan “mereka”. Rivalitas ini tidak lagi
mengenai gagasan politik, tetapi tentang identitas dan pengakuan diri. Girard
menggambarkan situasi ini sebagai rivalitas mimetik kolektif yang menjadikan
kekerasan modern bukan lagi membutuhkan senjata, melainkan kata-kata dan citra.
la mereproduksi mekanisme pengorbanan melalui opini publik (Girard, 1987: 214).
Dalam konteks ini, korban simbolik bukanlah individu tunggal, melainkan kelompok
sosial yang dicap sebagai “pengkhianat bangsa” atau “radikal”. Kekerasan simbolik
mewujud dalam ujaran kebencian daring, disinformasi, dan pembentukan narasi
“kami versus mereka”. Seperti dijelaskan Girard, masyarakat yang kehilangan
kesadaran reflektif terhadap keinginan mimetiknya akan mencari musuh bersama
untuk memulihkan rasa persatuan (Girard, 2001: 19-22).

Wolfgang Palaver menambahkan bahwa dalam masyarakat modern, kambing
hitam tidak lagi dibunuh, tetapi dihancurkan reputasinya (Palaver, 2013: 61).
Fenomena persekusi digital terhadap tokoh-tokoh tertentu, baik politisi, jurnalis,
maupun aktivis, menunjukkan bahwa media sosial menjadi altar baru bagi

163|Ledalogos



Ledalogos: Jurnal Filsafat Vol. 1, No. 2, November 2025

pengorbanan simbolik. A. Setyo Wibowo (2020: 38) menyebut fenomena ini sebagai
ritual baru kekerasan simbolik yang dilakukan tanpa darabh, tetapi tidak “tanpa luka”.
Masyarakat yang terjebak dalam logika ini mudah percaya bahwa “penghancuran
moral” seseorang adalah bentuk penegakan keadilan. Padahal, sebagaimana ditulis
Girard bahwa korban selalu dibutuhkan untuk menegaskan kesatuan semu dari
komunitas yang takut pada perpecahan (Girard, 1972: 132). Dengan demikian,
polarisasi Pemilu 2024 mencerminkan rivalitas mimetik nasional, di mana kekerasan
berpindah dari jalanan ke ruang digital, tetapi struktur pengorbanannya tetap sama.

Lebih lanjut, Legitimasi kekerasan muncul melalui narasi patriotik dan religius
pada kebencian yang dipersepsikan sebagai bentuk cinta tanah air atau pembelaan
terhadap iman. Sacralization of violence ini memperlihatkan bahwa masyarakat masih
mempercayai mitos lama: tatanan sosial dapat dipulihkan melalui pengorbanan pihak
lain. Namun, wahyu kebenaran korban muncul dalam refleksi pasca-Pemilu, ketika
masyarakat menyadari kerusakan sosial akibat polarisasi digital dan mulai
membangun inisiatif literasi politik damai. Kesadaran bahwa lawan politik bukan
musuh, melainkan sesama warga negara, merupakan langkah awal menuju
demystifikasi violence (Haryatmoko, 2022: 215-218).

Gelombang demonstrasi besar yang terjadi di Indonesia antara Agustus dan
September 2025 menandai titik krisis baru dalam hubungan antara negara dan warga.
Data Kementerian Dalam Negeri mencatat 228 aksi protes di seluruh Indonesia pada
periode 25 Agustus-7 September 2025, dengan 11 orang meninggal dunia dan lebih
dari 3.000 orang ditahan (Kemendagri, 2025: 2). Peristiwa yang paling mengguncang
publik adalah kematian Affan Kurniawan, pengemudi ojek daring yang terlindas
kendaraan taktis Brimob di kawasan Pejompongan, Jakarta. Rekaman video insiden
itu viral dan memicu gelombang solidaritas serta kemarahan publik terhadap aparat
keamanan. Komnas HAM, dalam laporan investigasinya, menyebutkan bahwa
sebagian besar korban demonstrasi adalah masyarakat sipil yang tidak melakukan
kekerasan (Komnas HAM, 2025: 4). Dalam kasus ini, rasa frustasi sosial menular cepat
melalui media digital, di mana emosi kemarahan dan keadilan direproduksi tanpa
refleksi. Dalam konteks ini, crisis mimetic terjadi ketika tuntutan yang awalnya
rasional berubah menjadi luapan emosi kolektif yang tampak pada setiap kelompok
yang meniru ekspresi kemarahan kelompok lain. Ketika situasi semakin tegang,
aparat keamanan dan pemerintah menjadi sasaran kebencian kolektif, sementara di
sisi lain para demonstran dituduh “anti-nasional”. Kedua belah pihak saling
menjadikan pihak lain sebagai korban simbolik. Kekerasan kemudian dilegitimasi atas
nama “menegakkan hukum” atau “memperjuangkan keadilan sosial”. Inilah bentuk
sacralization of violence dalam masyarakat modern di mana setiap kubu merasa
memiliki moralitas sakral yang membenarkan tindakannya (Girard, 1972: 278-282).

Menurut Girard, ketika tatanan sosial runtuh, masyarakat mencari satu tubuh
yang dapat menanggung kesalahannya (Girard, 1986: 119). Dalam kasus ini, tubuh
korban seperti Affan menjadi medium penyaluran kemarahan publik terhadap negara
dan aparat. Masyarakat menuntut keadilan, tetapi pada saat yang sama, korban juga
menjadi simbol penderitaan kolektif yang disucikan. Inilah paradoks mekanisme
kambing hitam, “ korban sekaligus disalahkan dan dimuliakan”.

Menurut Magnis-Suseno, dalam masyarakat yang kehilangan arah moral, korban
sering kali dijadikan tempat penebusan kolektif yang berperan sebagai simbol

164|Ledalogos



Onesimus Febriano Nggewar Wagur & Elioardus Lusin Fukuruas

kesalahan yang harus dihapus agar kita dapat merasa benar kembali (Magnis-Suseno,
1999: 61). Selain korban individu, fenomena lain yang menonjol adalah keterlibatan
ribuan pelajar dan mahasiswa. Komisi Perlindungan Anak Indonesia melaporkan
bahwa lebih dari dua ribu anak ikut dalam aksi demonstrasi, dan hampir tiga ratus di
antaranya ditetapkan sebagai tersangka (KPAI, 2025: 2). Fenomena ini
memperlihatkan bagaimana mimesis politik bekerja dalam skala generasi.

Wolfgang Palaver menegaskan bahwa setiap kali masyarakat meniru
kemarahan, kekerasan menjadi ritual yang tampak sah (Palaver, 2013: 79). Hal ini
mengafirmasi bahwa demonstrasi yang terjadi pada tahun 2025 memperlihatkan
bagaimana kekerasan yang dilegitimasi oleh negara dan masyarakat saling meniru,
menciptakan siklus baru korban dan pelaku. Girard kembali menegaskan bahwa tidak
ada korban yang benar-benar tunggal. Setiap korban menciptakan rantai korban baru
(Girard, 1987: 276). Dengan demikian, tragedi di tahun 2025 tidak hanya
menunjukkan kegagalan aparat, tetapi juga menyingkap mekanisme sosial yang lebih
dalam, yakni masyarakat yang terus mencari pengorbanan baru untuk menutupi
ketakutan dan kehilangan arah moralnya.

Dalam kerangka Girardian, wahyu kebenaran korban dapat muncul ketika
penderitaan para korban kekerasan, baik aparat maupun warga sipil, mulai diakui
secara terbuka. Narasi kemanusiaan yang menonjolkan luka dan kerentanan, bukan
kemenangan moral, mampu membongkar logika pengorbanan itu. Seperti ditegaskan
Girard, hanya dengan melihat korban tidak sebagai penyebab krisis, tetapi sebagai
cermin kemanusiaan bersama, masyarakat dapat keluar dari lingkaran kekerasan
(Girard, 2001: 104-107). Refleksi semacam ini penting untuk menumbuhkan etika
publik tanpa korban yang menjadi fondasi rekonsiliasi sosial Indonesia.

Ketiga kasus di atas menunjukkan bahwa masyarakat Indonesia terus
mereproduksi pola mimesis dalam bentuk rivalitas politik, keagamaan, dan ekonomi.
Di balik setiap krisis sosial, terdapat keinginan kolektif untuk memulihkan ketertiban
melalui penciptaan korban baru. Namun, seperti ditekankan Girard, transformasi
hanya mungkin terjadi ketika masyarakat berani menyingkap mitos kekerasan itu
sendiri yang tampak jelas pada saat wahyu korban menggantikan logika pengorbanan.
Dengan demikian, teori Girard tidak hanya menjadi alat analisis kekerasan, tetapi juga
menawarkan horizon etika publik yang berakar pada pengakuan atas martabat
korban dan panggilan menuju rekonsiliasi.

MENUJU ETIKA PUBLIK TANPA KORBAN: REFLEKSI FILOSOFIS ATAS POLITIK
REKONSILIASI

Refleksi tentang korban, sebagaimana telah diuraikan sebelumnya, menegaskan
bahwa di balik setiap ketertiban sosial tersimpan mekanisme kekerasan yang
disamarkan. Girard (1972: 31) memberi penekanan pada kekerasan yang merupakan
fondasi tersembunyi dari kebudayaan manusia. Di sini tampak jelas bahwa setiap
masyarakat membangun dirinya melalui pengorbanan yang dianggap suci. Namun,
wahyu kebenaran korban sebagaimana yang diungkapkan dalam The Scapegoat
mengguncang dasar ini. Ketika korban diakui tidak bersalah, kekerasan kehilangan
sakralitasnya, dan kebudayaan dipanggil untuk menata ulang dirinya di atas dasar
solidaritas (Girard, 1986: 104-106).

165|Ledalogos



Ledalogos: Jurnal Filsafat Vol. 1, No. 2, November 2025

Dengan demikian, pembacaan atas Girard membawa kita dari pembongkaran
mitos kekerasan menuju horizon etika publik tanpa korban, yakni sebuah kesadaran
sosial yang menolak menjadikan penderitaan sebagai fondasi tatanan. Penerimaan
terhadap korban mengandung daya transformatif, sebab ia menyingkap kerapuhan
sekaligus potensi kemanusiaan yang sejati. Magnis-Suseno (2001: 46) mengingatkan
bahwa bangsa yang tidak mengakui kekerasannya sendiri akan terus mencari musuh
baru. Sementara, Palaver (2013: 61) menegaskan bahwa modernitas belum benar-
benar meninggalkan ritus pengorbanan. Ia hanya menggantinya dengan bentuk
simbolik yang lebih halus. Dalam konteks ini, etika publik menjadi panggilan untuk
membongkar legitimasi kekerasan yang tersembunyi di balik moralitas kolektif.

Girard (1987: 315) tidak menolak mimesis, tetapi menegaskan bahwa
keselamatan maupun kehancuran manusia bersumber dari kemampuan yang sama,
yakni meniru. Di sinilah letak krisis sekaligus peluang etis. Manusia dapat memilih
untuk meniru Kristus, teladan yang menolak balas dendam dan membuka jalan bagi
pengampunan. James Alison (1996: 79) menyebut proses ini sebagai conversion of
desire, pertobatan keinginan yang mengubah arah peniruan dari kekerasan menuju
kasih. Dalam horizon ini, mimesis menjadi jalan penyembuhan sosial, sebab ia
mengundang manusia untuk meniru solidaritas, bukan dominasi.

Etika publik tanpa korban menuntut keberanian untuk menatap wajah korban
tanpa rasa benar. Dalam wajah itu, masyarakat dipanggil untuk mengenali dirinya
sendiri bahwa setiap orang dapat menjadi pelaku sekaligus korban dari struktur yang
sama. Pengakuan ini, sebagaimana dikatakan Girard (2001: 104-107), bukanlah
sentimentalitas moral, melainkan langkah ontologis yang membangun kembali
kemanusiaan di atas pengakuan terhadap yang rapuh. Filsafat, dalam bentuknya yang
paling sejati, adalah gerak penyembuhan bukan sekadar memahami kekerasan, tetapi
membebaskan diri darinya.

Bagi bangsa Indonesia, kesadaran ini sangat relevan. Dalam masyarakat yang
masih mudah mencari kambing hitam demi menegaskan kesatuan semu, etika publik
tanpa korban menjadi horizon kebudayaan baru. Magnis-Suseno (2010: 77)
menegaskan bahwa demokrasi sejati hanya tumbuh bila kita berani melihat “yang
lain” bukan sebagai ancaman, melainkan sesama yang sama-sama rapuh. Maka, politik
rekonsiliasi yang sejati bukan lagi strategi kekuasaan, melainkan spiritualitas sosial
yang berpusat pada keberanian untuk menolak logika pengorbanan dan memilih jalan
belas kasih.

Akhirnya, filsafat publik Girardian mengingatkan bahwa setiap tindakan
manusia adalah tindakan mimetik: kita selalu meniru sesuatu atau seseorang. Dunia
modern yang dipenuhi polarisasi dan media digital menuntut model kemanusiaan
baru yakni manusia yang meniru kasih, bukan kebencian, yang mengakui korban,
bukan menyingkirkannya. Di sinilah etika publik tanpa korban menemukan makna
terdalamnya sebagai panggilan untuk membangun masyarakat belas kasih, di mana
perdamaian tidak lagi ditegakkan di atas penderitaan, melainkan pada pengakuan
akan martabat setiap manusia.

166|Ledalogos



Onesimus Febriano Nggewar Wagur & Elioardus Lusin Fukuruas

PENUTUP

Studi ini menyimpulkan bahwa teori mimetik René Girard tetap relevan untuk
memahami kekerasan sosial di Indonesia. Mekanisme kambing hitam masih bekerja
dalam bentuk kekerasan simbolik dan digital, dan transformasi menuju masyarakat
damai menuntut kesadaran mimetik baru yang berorientasi pada kasih dan
solidaritas. Pemikiran Girard membuka jalan bagi pembentukan etika publik tanpa
korban yang berakar pada belas kasih dan pengakuan terhadap kemanusiaan
bersama.

Lebih lanjut, René Girard membuka kesadaran baru bahwa seluruh sejarah
kemanusiaan adalah pergulatan antara peniruan dan kekerasan. Manusia tidak dapat
hidup tanpa meniru, tetapi mimesis yang tidak disadari selalu berisiko melahirkan
permusuhan. Dalam konteks inilah filsafat Girard memanggil kita untuk menatap
wajah korban, bukan sekadar sebagai figur moral, melainkan sebagai cermin
keberadaan manusia sendiri. Setiap korban menyibak struktur terdalam dari
kebudayaan bahwa di balik keteraturan sosial terdapat kekerasan yang disamarkan.
Menyadari kenyataan ini berarti memasuki ruang refleksi eksistensial, di mana filsafat
tidak lagi berhenti pada penjelasan rasional, tetapi menjadi tindakan etis untuk
menolak partisipasi dalam mekanisme pengorbanan.

Bagi bangsa Indonesia yang plural dan religius, pemikiran Girard memiliki daya
gugah yang luar biasa. la menyingkap bahwa banyak kekerasan publik kita masih
bekerja dalam pola kuno yang sama, yakni mencari kambing hitam demi menegaskan
kesatuan semu. Dari ujaran kebencian di media sosial hingga diskriminasi terhadap
kelompok tertentu, masyarakat kerap menegakkan moralitas dengan mengorbankan
yang lemah. Dalam terang teori mimetik, kekerasan tersebut bukan sekadar akibat
perbedaan ideologis, melainkan lahir dari keinginan meniru yang salah arah. Kita
meniru kemarahan, bukan kasih; meniru kepentingan, bukan solidaritas. Oleh karena
itu, jalan menuju transformasi sosial menuntut perubahan orientasi mimesis, dari
imitasi destruktif menuju imitasi kreatif yang berakar pada empati dan pengakuan
terhadap sesama.

Dalam horizon ini, tugas filsafat tidak hanya menjelaskan realitas kekerasan,
tetapi juga menuntun masyarakat untuk melewatinya. Filsafat publik yang berakar
pada kesadaran Girardian harus berani membongkar logika kekerasan yang
tersembunyi dalam wacana politik, ekonomi, dan agama. Ia harus menjadi ruang
diskursif tempat bangsa belajar menafsirkan konflik bukan sebagai ancaman,
melainkan sebagai peluang pembentukan kesadaran baru. Kesadaran tersebut hanya
dapat tumbuh jika masyarakat bersedia mendengar suara korban, sebab dalam diri
korban tersembunyi kebenaran tentang batas moral kita sebagai manusia.

Dalam jangka panjang, kesadaran mimetik dapat menjadi paradigma etika publik
Indonesia. Pendidikan, media, dan kebijakan publik perlu diarahkan untuk
menumbuhkan mimesis reflektif, yaitu kesadaran Kkritis terhadap dorongan imitasi
yang membentuk opini dan tindakan kita. Dengan demikian, setiap warga belajar
untuk meniru bukan kebencian kolektif, melainkan solidaritas dan belas kasih. Di
sinilah politik rekonsiliasi menemukan makna filosofisnya: rekonsiliasi bukan
sekadar perjanjian damai, melainkan pembebasan dari logika pengorbanan yang telah
membentuk sejarah kekerasan manusia.

167|Ledalogos



Ledalogos: Jurnal Filsafat Vol. 1, No. 2, November 2025

Akhirnya, filsafat Girard mengingatkan kita bahwa setiap tindakan manusia
membawa resonansi spiritual: meniru berarti memilih siapa yang ingin kita jadikan
model. Dunia modern yang dipenuhi kompetisi, polarisasi, dan media digital
membutuhkan model kemanusiaan baru, yakni manusia yang meniru kasih, bukan
kebencian, yang mengakui korban, bukan menyingkirkannya. Dengan menempuh
jalan ini, bangsa Indonesia dapat bertransformasi dari masyarakat pengorbanan
menuju masyarakat belas kasih, di mana perdamaian tidak lagi dibangun di atas
penderitaan, tetapi pada kesadaran akan kemanusiaan yang saling terhubung. Dalam
kesadaran inilah, filsafat menjadi praksis penyembuhan melalui sebuah upaya terus-
menerus untuk menolak kekerasan dan menegakkan solidaritas sebagai wajah sejati
dari kebudayaan manusia.

DAFTAR PUSTAKA

Alison, |J. (1996). Raising Abel: The Recovery of the Eschatological Imagination. New
York: Crossroad Publishing.

Dupuy, J. P. (2008). The Mark of the Sacred. Stanford: Stanford University Press.
Fleming, C. (2004). René Girard: Violence and Mimesis. Cambridge: Polity Press.

Girard, R. (1961). Deceit, Desire, and the Novel: Self and Other in Literary Structure.
Baltimore: Johns Hopkins University Press.

Girard, R. (1972). Violence and the Sacred. Baltimore: Johns Hopkins University Press.
Girard, R. (1986). The Scapegoat. Baltimore: Johns Hopkins University Press.

Girard, R. (1987). Things Hidden Since the Foundation of the World. Stanford: Stanford
University Press.

Girard, R. (2001). I See Satan Fall Like Lightning. Maryknoll: Orbis Books.
Girard, R. (2007). Achever Clausewitz. Paris: Carnets Nord.

Harahap, Devi. (2025, 2 September). “Komnas HAM: 11 Orang Meninggal dan 1.683
Ditahan dalam Demonstrasi ~ Akhir  Agustus.” Retrieved from
https://mediaindonesia.com/politik-dan-hukum/807487/komnas-ham-11-
orang-meninggal-dan-1683-ditahan-pada-demonstrasi-25-31-agustus-2025

Haryatmoko. (2004). Etika Politik dan Kekuasaan. Yogyakarta: Kanisius.

Kementerian Dalam Negeri (Kemendagri). (2025). Data Nasional Aksi Demonstrasi 25
Agustus-7 September 2025. Jakarta: Pusat Data dan Informasi Politik Dalam
Negeri.

Komisi Nasional Hak Asasi Manusia (Komnas HAM). (2025). Laporan Investigasi Awal
Peristiwa Demonstrasi 25-31 Agustus 2025. Jakarta: Komnas HAM.

Komisi Perlindungan Anak Indonesia (KPAI). (2025). Laporan Tahunan Perlindungan
Anak di Tengah Aksi Massa. Jakarta: KPAL

Magnis-Suseno, F. (2001). Etika Sosial: Dasar dan Prinsip-Prinsip Moral Hidup
Bersama. Yogyakarta: Kanisius.

Magnis-Suseno, F. (2010). Demokrasi Tanpa Kekerasan. Yogyakarta: Kanisius.

168|Ledalogos



Onesimus Febriano Nggewar Wagur & Elioardus Lusin Fukuruas

Magnis-Suseno, F. (2016). Agama dan Krisis Moral Publik di Indonesia. Jakarta: Obor.

Magnis-Suseno, F. (2016). Etika Politik: Prinsip-Prinsip Moral Dasar Kenegaraan
Modern. Jakarta: Gramedia.

McNeil, J. D. (2023). The Mimetic Sacred. Contagion: Journal of Violence, Mimesis, and
Culture, 30(1), pp. 44-48.

Muliati, Anggi. (2025, 29 Agustus). “Rantis Brimob Lindas Ojol: Koalisi Sipil Desak
Tindak Tegas Pelaku.” Retrieved from https://news.detik.com/berita/d-
8085267 /rantis-brimob-lindas-ojol-koalisi-sipil-desak-tindak-tegas-pelaku

Palaver, W. (2013). René Girard’s Mimetic Theory. Michigan: Michigan State University
Press.

Schwager, R. (2000). Must There Be Scapegoats? Violence and Redemption in the Bible.
New York: Crossroad Publishing.

Tjahyono, E. (2019). Mimesis dan Kekerasan dalam Perspektif Filsafat Girard. Jurnal
Filsafat Driyarkara, 41(1), pp. 55-68.

Wibowo, A. S. (2020). Kekerasan Simbolik di Era Digital. Yogyakarta: Kanisius.
Williams, J. G. (1996). The Girard Reader. New York: Crossroad Publishing.

169|Ledalogos



