
 

INSTITUT FILSAFAT DAN TEKNOLOGI KREATIF LEDALERO 

PROGRAM STUDI ILMU FILSAFAT 

LEDALOGOS: JURNAL FILSAFAT  
https://journal.iftkledalero.ac.id/index.php/JLOG 

 

145 | L e d a l o g o s  

Homo Digitalis dan Tanggung Jawab terhadap 
Eksistensi (Telaah dari Perspektif Martin Heidegger 

dan Hans Jonas) 

Alberto Indrabayu Ta Tonggo1, Antonius Yopador2, Trivosa Kurniawan Gunardo 3 

1 Institut Filsafat dan Teknologi Kreatif Ledalero, Maumere, Indonesia (email: 
albertoindrabayu@gmail.com) 

2 Institut Filsafat dan Teknologi Kreatif Ledalero, Maumere, Indonesia (email: yonsipador@gmail.com) 
3 Sekolah Tinggi Filsafat Driyarkara, Jakarta, Indonesia (email: gunardotian@gmail.com) 

 

 
ABSTRAK 

Artikel ini menelaah urgensi tanggung jawab dalam 
kehidupan manusia di masa revolusi digital dengan 
mengaktualisasikan pemikiran Martin Heidegger dan Hans 
Jonas. Revolusi digital menggeser manusia dari Dasein 
korporeal menuju homo digitalis yang hidup dalam 
ambiguitas. Kondisi ini menuntut tanggung jawab etis untuk 
menjaga kelestarian eksistensi manusia. Tulisan ini 
menggunakan metode kualitatif dengan pendekatan studi 
pustaka. Kajian ini menunjukkan bahwa homo digitalis dapat 
mewujudkan tanggung jawab melalui sikap Gelassenheit dan 
penataan etika komunikasi digital.   
 

ABSTRACT 

This article examines the urgency of responsibility in human life in the age of digital revolution by 
actualizing the thoughts of Martin Heidegger and Hans Jonas. The digital revolution has shifted 
humans from corporeal Dasein to homo digitalis, who live in ambiguity. This condition demands 
ethical responsibility to preserve human existence. This paper uses a qualitative method with a 
literature review approach. This study shows that homo digitalis can realise responsibility 
through an attitude of Gelassenheit and the structuring of digital communication ethics. 
 

 

PENDAHULUAN 

Manusia hidup di masa revolusi digital yang merupakan masa revolusi industri 
yang keempat. Revolusi digital menggambarkan satu fase dalam sejarah 
perkembangan teknologi ketika terjadi peralihan dari penerapan teknologi mekanik-
analog menuju penerapan teknologi elektronik-digital di hampir semua bidang (Chou, 
2018/2019: 107-108). Masa revolusi digital merujuk pada perubahan menyeluruh 
yang dibawa oleh teknologi komputasi dan komunikasi digital sejak paruh kedua abad 
ke-20. Masa krusialnya adalah antara akhir 1950-an sampai akhir 1970-an, ketika 
dilakukan adopsi dan pengembangan terus-menerus atas teknologi komputasi yang 
melahirkan fenomena internet dengan beragam aplikasi dan fungsinya (Sudibyo, 

A R T I C L E   I N F O 
 

Article history: 
Received: 7 October 2025 
Revised: 13 October 2025 
Accepted: 27 November 2025 
Available online: 29 November 2025 
 
 

Kata Kunci: 
Homo Digitalis; Revolusi Digital; Martin 
Heidegger; Hans Jonas; Etika Tanggung 

Jawab. 
 
Keywords: 
Homo Digitalis; Digital Revolution; Martin 
Heidegger; Hans Jonas; Ethics of 
Responsibility. 
 
 
  

https://journal.iftkledalero.ac.id/index.php/JLOG
mailto:yonsipador@gmail.com


Ledalogos: Jurnal Filsafat Vol. 1, No. 2, November 2025 

146 | L e d a l o g o s  

2019: 206-207). Di masa ini, semua kegiatan manusia sebagai manusia berpindah dari 
dunia nyata, autentik (korporeal) ke dunia digital yang virtual (Hardiman, 2021: 159). 
Perubahan ini membawa dampak yang sangat kompleks bagi eksistensi kehidupan 
manusia sendiri. 

Manusia dalam revolusi digital tidak seperti dalam pandangan Heidegger, 
terlempar (Geworfenheit) sekali saja sebagai momen primordialnya (Inwood, 1999: 
65-66). Di masa ini, manusia justru terlempar berkali-kali ke dalam dunia digital, 
karena eksistensinya sebagai homo digitalis (manusia jari) yang memastikan 
keberadaannya lewat jari yang meng-klik (Hardiman, 2021: 15). Dalam bahasa Reza 
A. A. Wattimena (2021), “Ia (manusia) tercerabut dari dunianya yang nyata dan seolah 
berenang tanpa arah di lautan dunia digital. Semakin ia mencari arah, semakin ia 
tersesat. Semakin ia memberontak, semakin ia justru terpenjara.” Kedirian manusia 
(sense of self) pun ditentukan oleh kegiatannya di dunia digital. Harga dirinya 
ditentukan oleh berapa likes atau pun subscribes yang didapat dari media sosial. 
Eksistensinya tergantung dari seberapa aktif ia memamerkan dirinya di dunia digital. 
Artinya, manusia yang bergantung pada teknologi mengalami keterpecahan di dalam 
dirinya. Misalkan saja dalam tindak berpikir, orang tidak memiliki waktu dan tenaga 
untuk mendalami tema atau keahlian tertentu, karena semuanya menjadi serba cepat. 
Hanya dengan tindak jari yang meng-klik, semuanya dapat terpenuhi. Dengan ini, 
eksistensi manusia memasuki masa anomali, masa krisisnya. Cara hidup lama yang 
analog (tanpa banyak campur tangan dunia digital) sudah berakhir. Namun, cara 
hidup homo digitalis yang kompleks dengan dampak-dampaknya belum terpahami.  

Konteks revolusi digital yang demikian, melahirkan pertanyaan: apakah manusia  
akan mampu mengontrol perkembangan teknologi digital yang semakin canggih atau 
manusia justru menjadi budak yang diperalat teknologi digital ciptaannya sendiri? 
Interaksi antara manusia dan teknologi digital dipastikan akan melahirkan isu-isu 
baru di masa depan. Isu-isu sosial, ekonomi, budaya, etika, dan politik sebagai dampak 
teknologi akan terus berkembang. Tidak ada yang tahu ke mana teknologi digital akan 
membawa arah sejarah peradaban umat manusia. 

Dengan ini, pandangan etika tanggung jawab Hans Jonas menjadi relevan untuk 
dikemukakan. Manusia dalam keberadaannya saat ini, terikat kewajiban untuk 
bertanggung jawab atas keutuhan kondisi-kondisi kehidupan umat manusia di masa 
depan. Masa depan dengan kondisi-kondisinya tentu merupakan hal yang belum pasti. 
Namun, sejauh menyangkut upaya menjaga keutuhan eksistensi manusia (manusia 
wajib tetap ada), tanggung jawab akan keseluruhan tingkah kehidupan manusia 
(homo digitalis) saat ini menjadi urgen untuk diwujudkan. Di masa revolusi digital saat 
ini, homo digitalis terikat dengan imperatif Hans Jonas, untuk bertindak sedemikian 
rupa sehingga kelestarian kehidupan manusia dalam keutuhannya (autentisitas) di 
kemudian hari tidak terancam. Homo digitalis mesti mampu menata kehidupannya 
dengan “alat-alat” (teknologi) dan dengan sesamanya dalam bingkai tanggung jawab 
akan kebaikan kehidupan di masa depan (Magnis-Suseno, 2006: 186).  

Dalam pandangan Martin Heidegger, homo digitalis dapat dimengerti melalui 
gagasannya tentang teknologi sebagai gestell atau enframing. Hal ini merujuk pada 
cara berpikir modern yang menganggap manusia dan dunia sebagai objek yang dapat 
dipakai dan dikendalikan. Dalam hubungan dengan teknologi, manusia dilihat tidak 
hanya sebagai pengguna teknologi, tetapi manusia dapat dikonstruksi oleh teknologi 



Alberto Indrabayu Ta Tonggo, Antonius Yopador & Trivosa Kurniawan Gunardo 

147 | L e d a l o g o s  

itu sendiri sehingga cara berpikir, bertindak, dan merefleksikan dirinya menjadi 
sangat teknis, struktur, dan fungsional. Hal ini dapat menjadi satu ancaman bahwa 
manusia tidak dapat merenung tentang dirinya sendiri, merefleksikan diri, dan 
melihat diri pada permenungan yang lebih dalam tentang keberadaannya sebagai 
manusia. Pada titik ini, Heidegger melihat bahwa manusia dapat terjebak pada cara 
hidup otomatis dan kalkulatif. Sementara itu, Hans Jonas memberi penekanan pada 
urgennya etika tanggung jawab berhadapan dengan pemanfaatan teknologi. Jadi 
dalam konteks ini, Heidegger menawarkan dasar ontologis dengan penekanan pada 
perlunya kesadaran diri reflektif agar tidak terjebak pada teknologi, tetapi mampu 
mempertahankan keotentikan diri di tengah perkembangan dunia digital (Hardiman, 
2018: 181).       

Tulisan ini bertujuan untuk menilik urgensi perwujudan tanggung jawab homo 
digitalis lewat reaktualisasi pemikiran Martin Heidegger dan etika tanggung jawab 
Hans Jonas. Penulis melibatkan kedua filsuf abad 20 tersebut, pertama-tama karena 
karya-karya keduanya turut membicarakan eksistensi manusia dalam hubungannya 
dengan teknologi; Hans Jonas dalam bukunya “Das Prinzip Verantwortung. 
Versucheiner Ethik für die technologische Zivilisation (Prinsip Tanggung Jawab. 
Percobaan Sebuah Etika bagi Keberadaban Teknologis)” dan Heidegger dalam tulisan-
tulisannya pasca-die Kehre (Heidegger II) (Magnis-Suseno, 2006: 185). Selain itu, 
karena dalam pandangan Richard Wolin (2001: 5), Hans Jonas bersama tiga kawannya 
(Hannah Arendt, Karl Löwith, dan Herbert Marcuse) adalah murid Heidegger 
(Heidegger’s children). Mereka “dilatih” oleh filsuf terbesar Jerman, Martin Heidegger. 

Studi terdahulu tentang Homo Digitalis yang berkaitan dengan persoalan 
eksistensi manusia diteliti oleh Agrindo Zandro (2023: 109-126) dengan judul 
penelitian “Diskursus Homo Digitalis dalam Tinjauan Dimensi Material dan Substansi 
Kebudayaan”. Penelitian ini menguraikan Homo Digitalis dari dimensi material dan 
substansial. Homo digitalis secara eksistensial memiliki kebudayaannya sendiri, 
kebudayaan yang unik dan kompleks. Kebudayaan tersebut tampak dalam realitas 
kehidupan manusia saat ini.   

Penelitian lainnya dilakukan oleh Rolin Ferdilianto Sandelgus Taneo (2024: 55-
69) yang meneliti tentang manusia sebagai homo digitalis: suatu wacana teologi publik 
gereja atas keterlemparan manusia di ruang digital. Penekanan utama dari penelitian 
ini membahas tentang homo digitalis sebagai wacana publik dan tanggung jawab 
teologi sebagai ilmu pengetahuan. Kedua penelitian ini memiliki perbedaan dalam 
konteks dan perspektif. Meskipun keduanya berbeda, tetapi memiliki ide yang sama 
tentang realitas manusia sebagai homo digitalis. Kedua ide ini menjelaskankan bahwa 
perkembangan teknologi membentuk ketergantungan yang besar pada teknologi itu 
sendiri sehingga melahirkan homo digitalis.  

Berbeda dengan dengan dua penelitian di atas, tulisan ini hendak menelaah 
tanggung jawab homo digitalis dengan mengaktualisasikan pandangan Heidegger dan 
etika tanggung jawab Hans Jonas di tengah revolusi digital. Penelitian ini menekankan 
tanggung jawab manusia sebagai Dasein berhadapan dengan revolusi digital. Manusia 
sebagai Dasein dituntut untuk menggunakan teknologi secara bijak dan bertanggung 
jawab.  



Ledalogos: Jurnal Filsafat Vol. 1, No. 2, November 2025 

148 | L e d a l o g o s  

Penelitian ini menggunakan metode kualitatif dengan pendekatan studi pustaka 
melalui pembacaan kritis dan sistematis terhadap karya-karya Martin Heidegger, 
Hans Jonas, serta literatur kontemporer mengenai homo digitalis. Analisis dilakukan 
secara deskriptif-filosofis dengan menekankan interpretasi hermeneutik atas konsep-
konsep kunci seperti Dasein, Gestell, dan etika tanggung jawab, kemudian 
mengaitkannya dengan fenomena eksistensial manusia pada era revolusi digital. 
Pendekatan ini sejalan dengan kajian hermeneutik kontemporer dalam filsafat 
teknologi, di mana peneliti menafsirkan makna dari “being-in-the-screen” sebagai cara 
baru eksistensi manusia digital (Introna & Ilharco, 2023: 169-174), serta 
mempertimbangkan implikasi etis dari transformasi ontologis yang terjadi melalui 
data digital dalam biomarker multimodal (Haltaufderheide et. al, 2025: 1-11). Dengan 
demikian, metode ini memungkinkan peneliti mengonstruksi pemahaman 
komprehensif mengenai tanggung jawab homo digitalis dengan menelusuri 
argumentasi para filsuf dan mengaktualisasikannya dalam konteks kehidupan digital 
masa kini (Hamdani, Nur Aulia, & Listiana, 2024: 767-777). 

HOMO DIGITALIS MENURUT MARTIN HEIDEGGER  

Sekilas tentang Pemikiran Heidegger 

Martin Heidegger (1889-1976) merupakan seorang metafisikus Jerman abad ke-
20 (Hardiman, 2016: 8-22). Melalui masterpiece, Sein und Zeit (Inggris: Being and 
Time) yang terbit pada tahun 1927, Heidegger telah membuat babak baru dalam 
sejarah metafisika barat. Dalam bukunya itu, Heidegger menempatkan manusia 
sebagai titik tolak pembahasannya tentang makna ada (Heidegger, 1977: xiii; 
Hardiman, 2015: 106).  

Heidegger menulis bahwa: “hal yang terutama ditanyakan dalam pertanyaan 
tentang makna ada adalah kenyataan-kenyataan dari karakter Dasein”(Hardiman 
2021: 156). Menurut Heidegger, manusia sebagai Dasein pada awal kehidupannya 
mengalami momen primordial, terlempar (geworfen) begitu saja ke dalam dunia. 
Manusia ada begitu saja. Ia ada di sana. Ia ada di tempat (dunia) yang sama sekali asing 
bagi dirinya. Menyadari diri terlempar begitu saja ke dalam dunia, yakni ia tidak tahu 
dari mana ia berasal dan ke mana arah tujuan hidupnya tentu menimbulkan rasa 
bergidik (Unheimlichkeit). Keberadaanya di dunia menciptakan sebuah ambivalensi. 
Di satu sisi, ia terpaksa harus betah di dunia, di rumahnya, karena itulah satu-satunya 
tempat yang dikenalnya sejak semula. Namun, di sisi lain, ia tetap merasa asing, 
karena ia tidak tahu mengapa dan untuk apa ia berada di tempat itu. Melupakan 
ambivalensi tersebut dan masuk ke dalam kesibukan-kesibukan praktis adalah siasat 
jiwa untuk meredakan rasa bergidik itu. Karena itu, Dasein harus masuk ke dalam 
keseharian (everydayness) (Inwood, 1999: 59-60). Keseharian membuat Dasein 
mampu mengatasi fakta keterlemparannya dan mampu menggantikan rasa asingnya 
dengan rasa kerasan. Dasein dalam kesehariannya menampakkan keprihatinannya 
(Sorge) dengan hal-hal (Besorgen) misalkan dengan alat-alat (Zuhandene) dan dengan 
sesamanya (Mitdasein) (Hardiman, 2021: 157-158). 

 

 



Alberto Indrabayu Ta Tonggo, Antonius Yopador & Trivosa Kurniawan Gunardo 

149 | L e d a l o g o s  

Dasein dan Homo Digitalis 

Dasein dalam pandangan Heidegger tersebut sesungguhnya adalah sebuah 
entitas korporeal – makhluk bertubuh yang menapak di atas bumi, berjenis kelamin, 
bisa tua, dan mati. Ia terlempar ke dalam dunia dan berada di dalam dunia (In der Welt 
sein). Ia adalah makhluk bertubuh yang menggunakan jalan kesehariannya untuk 
menanggalkan rasa bergidik akan keterasingan hidupnya (Hardiman, 2021: 159). 

Di masa revolusi digital, Dasein Heidegger itu telah beralih menjadi homo 
digitalis. Ia adalah homo digitalis yang juga korporeal, tidak korporeal, dan dapat 
korporeal dan tidak korporeal sekaligus. Ia korporeal karena ia seperti Dasein yang 
adalah makhluk bertubuh. Ia tidak korporeal karena ia adalah Digi-sein, terlempar ke 
dalam dunia digital dan keterlemparannya tidak hanya terjadi sekali tetapi dapat 
berkali-kali. Hubert Dreyfus (seperti dikutip Hardiman, 2021: 159) menggunakan 
term Digi-sein untuk menyebut entitas-entitas dalam dunia digital (yang tidak 
korporeal) yang bukan sekadar alat-alat (instrumen). Karena mereka terus berubah 
dan bahkan “tumbuh” seolah memiliki hidup mereka sendiri. Sementara homo 
digitalis dapat korporeal dan tidak korporeal sekaligus, karena ia dapat mengalami dua 
dunia sekaligus; ia berada di dunianya (Welt) dan pada saat yang sama ia dapat berada 
dalam dunia digital (maya) melalui pikirannya (Pranowo, 2013).  

Ada sekurang-kurangnya lima hal yang dapat ditilik dalam hubungannya dengan 
Dasein dan homo digitalis. Pertama, soal keterlemparan (Geworfenheit). Dasein 
sebagai makhluk bertubuh (korporeal) tentu mengalami momen primordial, 
keterlemparannya sekali saja dalam hidupnya. Ia lahir sebagai bayi hanya sekali saja. 
Namun, homo digitalis sebagai Digi-sein (makhluk yang tidak korporeal) dapat 
terlempar berkali-kali. Ia muncul di sebuah kelompok (misalnya grup Whatsapp), 
mengetik (chat) komentar, pamer, protes, mengeluh, kemudian menghilang beberapa 
saat dan menjadi lurker. Homo digitalis sebagai Digi-sein juga dapat menciptakan 
kebersamaan digital (digitales Mitsein) dengan grup-grup media sosialnya dan dapat 
pula memengaruhi emosi dari pengguna sebagai yang korporeal di dunia nyata 
(Hardiman, 2021: 160-174). 

Kedua, soal kehadiran (Gegenwartigkeit). Heidegger menjelaskan Dasein sebagai 
yang berada-di-sana. Berada-di-sana berarti mengacu pada kehadiran bertubuh di 
satu tempat, yakni di sana (dunia, Welt). Di masa revolusi digital, kehadiran Dasein 
tidak bisa dibatasi oleh tempat. Dasein menjadi homo digitalis yang bisa berada di 
mana pun. Sementara berada di sebuah rumah makan, manusia pun dapat sekaligus 
berada secara digital dalam sebuah konser di New York atau pun mengikuti 
perkuliahan di kampus. Dasein sebagai entitas korporeal memang tetap berakar di 
tempat tertentu, tetapi omnipresensinya sebagai homo digitalis-Digi-sein membuatnya 
telepresen (hadir jarak jauh) di berbagai tempat sekaligus (Hardiman, 2021: 160-174).  

Ketiga, soal keberakhiran (Endlichkeit). Manusia sebagai Dasein memang berada 
menuju akhir. Heidegger menyebutnya sebagai Sein-zum-Tode, berada menuju 
kematian. Namun, tidaklah demikian dengan homo digitalis, Digi-sein. Digi-sein 
tidaklah memiliki subjektivitas yang menghayati kematian yang menghampiri. Akhir 
dari Digi-sein bukanlah suatu akhir yang tetap, melainkan suatu akhir yang sementara, 
misalnya karena pulsa habis, susah sinyal, atau pun karena putus koneksi. Akhir yang 
demikian, merupakan akhir yang semu, karena ketika gawai kembali berfungsi, maka 



Ledalogos: Jurnal Filsafat Vol. 1, No. 2, November 2025 

150 | L e d a l o g o s  

eksistensi Digi-sein muncul lagi. Dengan ini, singularitas dan autentisitas Dasein 
sebagai Digi-sein sebetulnya hilang, tatkala eksistensinya direproduksi (Hardiman, 
2021: 160-174). 

Keempat, homo digitalis adalah das Man. Istilah das Man dipakai Heidegger untuk 
menjelaskan cara berada Dasein yang larut ke dalam kerumunan, larut ke dalam cara 
berada orang-orang lain. Das Man menjadi jalan bagi Dasein untuk melupakan momen 
primordial kehidupannya, yang terlempar, jatuh ke dalam dunia. Di masa revolusi 
digital, homo digitalis pun turut berkiprah sebagai das Man. Ia terlempar ke dalam 
keseharian dan melupakan yang autentik bagi dirinya, bahwa ia sesungguhnya Dasein 
yang korporeal. Ia larut dalam keseharian lewat perilaku phubbing dengan 
mengabaikan orang atau situasi di sekitarnya. Eksistensinya di dunia digital pun 
dipengaruhi kuat oleh kerumunan, warganet (netizen). Dengan demikian, homo 
digitalis hidup dalam cengkeraman kerumunan-keseharian. Ia hidup menurut respons 
orang, menurut kata orang, menurut standar internet (Hardiman, 2021: 160-174).  

Kelima, homo digitalis yang Gestell (Blitz, 2014: 63-80). Gestell (Inggris: 
Entrframing: terbingkai) dalam pandangan Heidegger berarti cara berada manusia, di 
mana manusia ditempatkan sebagai komponen-komponen dunia teknis yang 
komprehensif. Dalam bukunya “Die Frage nach der Technik” (Pertanyaan mengenai 
Teknologi), Heidegger sebagaimana dicatat George Pattison (seperti dikutip 
Hardiman, 2021:172) melihat teknologi lebih dalam daripada sekadar sarana 
(peranti) untuk tujuan tertentu. Teknologi hadir sebagai suatu cara penyingkapan 
“Ada”, karena hakikat teknologi merupakan hakikat hubungan manusia dengannya. 
Dengan ini, cara berada homo digitalis di zaman ini, disingkapkan oleh keberadaan 
teknologi yang mengemuka dalam konsep internet of things (istilah yang mengacu 
pada interkoneksi digital, ketika internet mampu menyambungkan berbagai 
perangkat fisik dan nonfisik dalam suatu jaringan sedemikian rupa, sehingga 
memudahkan pengoperasian, koordinasi, pengawasan, serta meningkatkan efisiensi 
dan efektivitas capaian (Sudibyo, 2019: 212). Homo digitalis sebetulnya bukan hanya 
menggunakan teknologi sebagai peranti untuk mencapai tujuannya, melainkan ia 
turut terbingkai dalam pengaruh teknologi tersebut. Internet of things menjadikan dan 
memerlukan homo digitalis sebagai bagian dari konektivitasnya. Internet of things 
dengan demikian menjadi semacam penata dan wawasan komprehensif atas 
kehidupan dunia, masyarakat, dan diri manusia sendiri (Hardiman, 2021: 160-174).  

Kelima hal yang telah dibahas tersebut, menciptakan kerumitan bagi 
pemahaman eksistensi kehidupan manusia sendiri. Antara yang autentik dan 
inautentik menjadi sulit dibedakan. Bagaimana menjadi diri sendiri, jikalau citra-citra 
manusia sebagai homo digitalis dapat direproduksi tanpa batas, mendapat respons 
dari lokasi-lokasi berbeda, dan terbingkai dalam internet of things? Apakah masa 
depan manusia akan terus bergerak dalam kekaburan seperti itu? Dibutuhkan 
tanggung jawab manusia untuk mengembalikan keutuhan akan kesejatiannya. Hans 
Jonas mampu menjawab itu.  

 

 



Alberto Indrabayu Ta Tonggo, Antonius Yopador & Trivosa Kurniawan Gunardo 

151 | L e d a l o g o s  

HANS JONAS: HOMO DIGITALIS DAN ETIKA TANGGUNG JAWAB 

Etika Tanggung Jawab Hans Jonas 

Hans Jonas (1903-1993) merupakan seorang filsuf Jerman-Amerika 
berketurunan Yahudi. Pada tahun 1979, ia menerbitkan sebuah buku bestseller 
bertajuk “Das Prinzip Verantwortung. Versucheiner Ethik für die technologische 
Zivilisation (Prinsip Tanggung Jawab. Percobaan Sebuah Etika bagi Keberadaban 
Teknologis”) (Gordon, Burckhart, & Segler, 2016: 1). Di dalam buku ini, ia mengulas 
masalah yang ingin ditanggulanginya, bahwa manusia, karena gaya hidupnya telah 
mengancam kelanjutan kehidupan umat manusia di masa depan, bahkan kelanjutan 
kehidupan di bumi ini (Gordon, Burckhart, & Segler, 2016: 1). Manusia telah 
mengembangkan teknologi karena takut akan kehilangan eksistensi dalam sejarah 
hidupnya dan hal ini mengharuskan manusia untuk kembali ke dalam dirinya, ke 
dalam subjektivitas yang radikal. “...subjectivity, on a very basic level, begin with felt 
inwardness and is present in all organisms to some degree” (Morris, 2013: 7). 
Subjektivitas yang sesungguhnya merupakan suatu perasaan yang mendalam, suatu 
kekuatan batin yang menggiring setiap individu untuk lebih menekuni dirinya sendiri.  

Teknologi yang dikembangkan manusia tersebut, pada kenyataannya karena 
dinamikanya sendiri justru telah mengancam dan menghancurkan kondisi-kondisi 
alami yang daripadanya ia hidup. Teknologi yang dikembangkan dengan intensi awal 
untuk mengatasi masalah-masalah kehidupan manusia (intensi subjektif), tidak 
mampu lagi dikuasai manusia (Magnis-Suseno, 2006: 186). Dalam situasi seperti ini, 
diperlukan sebuah etika yang berfokus pada tanggung jawab manusia sendiri. 
Tanggung jawab bagi Hans Jonas adalah sebuah keharusan (ought to). Etika tanggung 
jawab Hans Jonas mengharuskan manusia untuk bertanggung jawab atas keutuhan 
kondisi-kondisi kehidupan manusia di masa depan. “Bertindaklah sedemikian rupa 
sehingga akibat-akibat tindakanmu dapat diperdamaikan dengan kelestarian 
kehidupan manusiawi sejati di bumi” (Wiparlo et al., 2024:87). Di samping itu, Hans 
Jonas sebetulnya masih memberikan tiga rumusan lain bagi prinsip tanggung 
jawabnya, yakni: “Bertindaklah sedemikian rupa sehingga akibat-akibat tindakanmu 
tidak sampai merusak kemungkinan-kemungkinan kehidupan di masa depan!, jangan 
membahayakan syarat-syarat kelestarian tak terbatas umat manusia di bumi!, dan 
pilihanmu sekarang, keutuhan manusia mendatang harus menjadi bagian dan tujuan 
kehendakmu!” (Magnis-Suseno, 2000: 176). 

Dengan demikian, melalui pokok ini Hans Jonas sebetulnya tengah mendorong 
terjadinya kontinuitas eksistensi subjektivitas manusia. Di mana, di hadapan 
teknologi ciptaannya sendiri manusia tidak terjebak dalam lingkaran perbudakan, 
apalagi dikuasai oleh teknologi. Sebaliknya, demikian Jonas, di hadapan teknologi, 
dengan aspek subjektivitasnya, manusia mampu menjaga kewibawaan eksistensi dan 
autentisitas kehidupannya di masa depan dan menjamin kelestarian kehidupan di 
bumi. 

Menampakkan Tanggung Jawab Homo Digitalis 

Homo digitalis telah terlampau masuk ke dalam lingkaran kekuasaan teknologi 
yang sangat menguat saat ini. Ia adalah makhluk yang dikendalikan oleh media, 
berfungsi sebagai media, dan tengah berjuang beradaptasi dengan iklim digital 



Ledalogos: Jurnal Filsafat Vol. 1, No. 2, November 2025 

152 | L e d a l o g o s  

(Hardiman, 2021: 37). Aspek subjektivitas dan autentisitas menjadi kabur oleh 
kehadiran teknologi (media) ciptaannya. Dengan situasi seperti ini, apakah eksistensi 
kehidupan manusia yang autentik di dalam dirinya sendiri, masih dapat terus terjaga 
hingga kehidupan umat manusia di masa depan? Hans Jonas (seperti dikutip Morris, 
2013: 7) mengungkapkan bahwa manusia sedang hidup di era baru yang sangat 
menantang, “one determined to a great extent by technological developments and 
innovations that posses enough force to rearrange the world as we know and experience 
it”. “Manusia sedang berada dalam konteks kebudayaan teknologis dan perluasan 
teknologi mengarahkannya kepada suatu realitas baru. Manusia, demi dirinya sendiri 
berusaha untuk saling meninggalkan dan menelantarkan sesamanya agar ia mampu 
bergerak ke arah yang diinginkannya, termasuk ke arah yang mengakibatkan 
kehancuran sesamanya” (Jonas, 1984: 6). Pasalnya era baru ini menuntut peran serta 
manusia saat ini, agar keberlangsungan hidup manusia di kemudian hari tetap ada 
dengan berbagai dinamikanya tersendiri. Imperatif inilah yang mesti ditampakkan 
oleh kehidupan manusia di masa revolusi digital saat ini. Manusia sebagai homo 
digitalis itu mesti bertindak sedemikian rupa sehingga kelestarian kehidupan manusia 
dalam keutuhannya di kemudian hari tidak terancam.  

Menampik Gestell, Menampakkan Gelassenheit 

Homo digitalis sebagaimana telah dikaji dalam pandangan Heidegger telah 
mengalami Gestell. Manusia terbingkai di dalam teknologi dan menjadi budak dari 
sistem teknologi di era internet of things, yang sesungguhnya merupakan hasil ciptaan 
manusia sendiri. Di mana-mana timbul penyakit-penyakit digital, seperti phubbing, 
internet-gaming disorder, cyberchondria, cybersex, cybersuicide, compulsive online-
shopping, cyberbullying (Hardiman, 2021: 174-181). Homo digitalis yang Gestell ini, 
sebetulnya mengenakan apa yang dalam term Heidegger, disebut das rechnende 
Denken (pemikiran kalkulatif). Manusia berpikir seperti teknologi, yakni 
mengkalkulasi, mengoperasikan, mengejar target, memperalat, menalar, menemukan 
kausalitas (Hardiman, 2021: 174-181). 

Berpikir kalkulatif bagi Heidegger, merupakan tindak “lari dari berpikir”. Dalam 
das rechnende Denken, manusia sebetulnya tidak berpikir, ia hanya mengadaptasikan 
mekanisme impersonal ciptaannya sendiri, yakni teknologi, sains, ekonomi. Adaptasi 
pikiran pada mekanisme objektif ini membuat manusia kedap dari pertanyaan-
pertanyaan eksistensial kepada dirinya sendiri. Ketika menjadi operator mesin atau 
mekanisme apa pun yang rutin, repetitif, berpola, manusia merasa bahwa manusia 
sedang berpikir, tetapi sebetulnya tidaklah demikian. Dalam situasi seperti itu, 
manusia sesungguhnya sedang mengikuti gerak mekanisme itu (Hardiman, 2021: 
174-181).  

Berhadapan dengan Gestell, Heidegger menyarankan cara berpikir meditatif (das 
besinnliche Denken). Cara berpikir yang memampukan manusia Gellasenheit zu den 
Dingen, membiarkan hal-hal lewat, mengikhlaskannya. Gellasenheit, mengikhlaskan, 
bukan merupakan sikap pasif atau fatalis, melainkan tetap kritis-reflektif: waspada 
(Wachbleiben) dan dengan secara aktif membiarkan (lassen) (Hardiman, 2021: 174-
181). Masa revolusi digital dengan perkembangan teknologinya, telah menjadi 
semacam takdir bagi kehidupan manusia. Teknologi adalah sebuah keniscayaan yang 
mau tak mau harus diterima oleh manusia. Meski demikian, keberadaan teknologi 



Alberto Indrabayu Ta Tonggo, Antonius Yopador & Trivosa Kurniawan Gunardo 

153 | L e d a l o g o s  

tidak membuat manusia tergantung dan terbingkai padanya. Manusia mesti 
Gelassenheit, mengikhlaskannya: manusia menggunakan objek-objek teknologi, tetapi 
tetap bebas darinya. Manusia membiarkan teknologi lepas dari diri manusia, sehingga 
ia tidak sebegitu gampang memperbudak jati diri manusia (Hardiman, 2021: 174-
181).  

Menata Etika Komunikasi di Ruang Digital 

Urgensi tanggung jawab homo digitalis di masa revolusi digital, menjulur sangat 
kuat pula pada perlunya penataan kembali etika komunikasi di ruang digital. Ruang 
digital belakangan ini hadir dalam kecenderungan proses berkomunikasi yang 
“antikomunikasi”. Penyampaian pesan, diskusi, dan silang pendapat tentang isu-isu 
politik misalnya, telah mengabaikan hal-hal yang fundamental dalam etika 
komunikasi, yakni penghormatan kepada orang lain, empati kepada lawan bicara, dan 
antisipasi atas dampak ujaran atau pernyataan. Secara lebih komprehensif, Crispin 
Thurlow sebagaimana dicatat Naomi Baron (dalam Thurlow & Mroczek (eds.), 2011: 
xi), menyebut problem komunikasi digital tersebut memunculkan kepanikan moral 
sebagai akibat hadirnya teknologi media baru. Kepanikan moral tersebut mencuat 
dalam penyingkatan leksikal, tanda baca acak, dan ejaan tidak standar yang 
melambangkan pesan teks anak muda. Gaya berbahasa yang demikian membawa 
dampak pula pada kekacauan pemahaman berkomunikasi di ruang digital. Pada 
prinsipnya, praktik berkomunikasi di ruang publik harus mensyaratkan kemampuan 
pengendalian diri, kedewasaan dalam bersikap, dan tanggung jawab atas setiap 
ucapan yang hendak atau sedang disampaikan (Sudibyo, 2019:364). 

Selain itu, ketidakjelasan standar etika komunikasi di ruang digital tampak pula 
dalam kemampuan pengendalian diri setiap orang yang kian tergerus. Setiap tindakan 
komunikasi semestinya selalu mengandaikan mode komunikasi intrapersonal, yakni 
kemampuan untuk berkomunikasi dengan diri sendiri sebelum berkomunikasi 
dengan orang lain – kemampuan untuk merenung sebelum berbicara, menimbang hati 
nurani, memikirkan nasib orang lain, dan menakar kepantasan serta kelayakan 
tindakan dan ucapan. Namun, saat ini manusia cenderung bertindak serba spontan, 
berkata-kata secara instan tanpa memikirkan kepantasan dan kepatutan. Sangat 
sering manusia terlambat menyadari bahwa ujaran manusia telah tersebar luas dan 
berdampak bagi nasib orang lain. Dengan ini, manusia sesungguhnya terperosok 
dalam Das Man ala Heidegger. Manusia kehilangan kesejatian atau distingsi diri. 
Manusia menjadi manusia yang terlempar dan larut dalam kerumunan. Kualifikasi 
moral dan intelektual sulit dipertahankan secara autentik, karena yang berkembang 
adalah tren keserupaan perilaku: bertindak serba spontan dan apatis (Sudibyo, 2019: 
365-366). 

Terhadap problem ketidakjelasan etika komunikasi di ruang digital, Budi 
Hardiman (2018: 189-190) menyarankan empat proses penataan komunikasi berikut. 
Pertama, juridifikasi interaksi digital, di mana perlu adanya legislasi undang-undang 
yang makin rinci untuk menata ruang digital. Juridifikasi (Verrechtlichung) 
merupakan proses regulasi berbagai aktivitas kemasyarakatan lewat hukum. 
Juridifikasi memungkinkan pengguna media-media sosial didisiplinkan untuk 
menjadi warga negara digital. 



Ledalogos: Jurnal Filsafat Vol. 1, No. 2, November 2025 

154 | L e d a l o g o s  

Kedua, moralisasi ruang digital dengan menyusun dan menyosialisasikan etika 
komunikasi digital. Motivasi internal untuk patuh kepada hukum sebagai bagian dari 
upaya juridifikasi, dapat diberikan oleh moralitas. Untuk itu, juridifikasi perlu 
dilengkapi dengan sosialisasi etika komunikasi digital yang mengimbau kesadaran 
moral para pengguna gawai untuk bertindak secara baik. Dalam etika komunikasi 
digital, golden rule diterapkan dalam interaksi digital. Pengirim pesan hendaknya 
memperlakukan penerima pesan seperti ia ingin diperlakukan. Dengan golden rule, 
asas-asas dasar etika, seperti keadilan, kehendak baik, respek pada person dapat 
terwujud di ruang digital.  

Ketiga, solidarisasi jejaring komunitas-komunitas digital untuk melakukan 
strategi debunking secara kontinu dan komprehensif terhadap hoaks. Istilah 
debunking mengacu pada proses pembuktian kepalsuan topik-topik yang sifatnya 
kontroversial, semisal UFO, kegiatan para normal, atau pun klaim-klaim tertentu 
agama. Dalam komunikasi digital disinformasi dan hoaks cenderung memuat 
kesesatan logis atau data palsu yang kontroversial dan provokatif dengan tujuan 
menciptakan sentimen publik. Kesesatan logis itu harus diinvestigasi, lalu dibeberkan 
sebagai yang tidak benar, sehingga publik dapat mengidentifikasi hoaks sebagai yang 
benar-benar hoaks. Jika perlu, debunking dibeberkan mendahului serangan hoaks, 
sehingga publik mendapat imunitas terhadap hoaks.  

Keempat, penguatan peranan kepemimpinan pluralis. Komunikasi digital adalah 
sebuah totalitas yang turut membutuhkan model melalui kehadiran para demagog 
rasis dan fundamentalis atau pun melalui elite demokratis yang pluralis. Lapisan 
kepemimpinan pluralis ini harus terus-menerus mengorientasikan para pengguna 
gawai kepada nilai-nilai kemanusiaan dan kebangsaan, sambil menyingkap 
kesempitan-kesempitan berpikir para demagog media sosial. Tidak ada cara lain 
untuk menumbuhkan selera publik akan toleransi kecuali lewat kepemimpinan yang 
pluralistis.  

KESIMPULAN  

Masa revolusi digital merupakan sebuah keniscayaan. Manusia tidak bisa 
menolaknya. Manusia telah terlempar ke dalam masa revolusi digital dan inilah satu-
satunya dunia yang manusia miliki. Di masa revolusi digital, manusia adalah Dasein 
yang telah menjadi homo digitalis. Berbeda dengan Dasein yang adalah entitas 
korporeal – makhluk bertubuh yang menapak di atas bumi, berjenis kelamin, bisa tua, 
dan mati – manusia, homo digitalis adalah makhluk yang tidak korporeal. Manusia 
adalah entitas digital. Manusia menjadi Digi-sein yang dapat terlempar berkali-kali di 
dunia digital. Keberadaan manusia pun tidak dibatasi oleh tempat. Akhir dari 
keberadaan manusia bukan merupakan akhir yang tetap (kematian), melainkan akhir 
yang sementara. Manusia juga adalah das Man yang cenderung mudah larut bahkan 
terbingkai (Gestell) dalam keseharian lewat perilaku phubbing dan dalam kerumunan 
warganet. Manusia homo digitalis adalah makhluk yang dikendalikan media, berfungsi 
sebagai media, dan tengah mengadaptasi iklim teknologi digital. Satu hal konklusif 
bagi manusia di masa revolusi digital saat ini, ialah manusia adalah homo digitalis yang 
berada dalam kekaburan: antara yang autentik dan tidak autentik, antara yang 
menguasai atau yang dikuasai (menjadi budak) dari teknologi. 



Alberto Indrabayu Ta Tonggo, Antonius Yopador & Trivosa Kurniawan Gunardo 

155 | L e d a l o g o s  

Dengan situasi ini, dibutuhkan tanggung jawab dalam diri manusia, homo 
digitalis. Tanggung jawab yang mesti berakar kuat. Tanggung jawab untuk bertindak 
sedemikian rupa sehingga kelestarian kehidupan manusia dalam keutuhannya 
(autentisitas) di kemudian hari tidak terancam. Homo digitalis yang mesti mampu 
menata kehidupannya dengan alat-alat dan dengan sesamanya dalam bingkai 
tanggung jawab akan kebaikan kehidupan di masa depan. Menampakkan tindak 
mengikhlaskan (Gelassenheit) dan menata etika komunikasi di ruang digital, menjadi 
tindakan-tindakan yang bertanggung jawab yang dapat diwujudkan di masa revolusi 
digital ini.  

Penelitian selanjutnya dapat memperdalam kajian teoritis tentang homo digitalis 
melalui penelitian empiris atau studi kasus, seperti praktik komunikasi digital, 
fenomena kecanduan teknologi, polarisasi digital, atau budaya algoritmik. 
Pendalaman empiris ini penting untuk melihat sejauh mana konsep Heideggerian 
maupun Jonasian beresonansi dengan realitas konkret kehidupan digital masyarakat 
kontemporer. Selain itu, penelitian berikutnya dianjurkan untuk mengembangkan 
kerangka konseptual baru yang memadukan ontologi Heidegger, etika Jonas, dan 
realitas digital kontemporer. Integrasi ini dapat menjadi kontribusi orisinal dalam 
filsafat teknologi, khususnya dalam memahami manusia sebagai makhluk yang 
sekaligus korporeal dan digital serta berada dalam tarik-menarik antara kebebasan 
dan determinasi teknologis.  

DAFTAR PUSTAKA 

Baron, N. (2011). Foreword. In C. Thurlow & K. Mroczek (Eds.), Digital discourse: 
Language in the new media. New York: Oxford University Press. 

Blitz, Mark (2014). Understanding Heidegger on Technology. The New Atlantis, 41, pp. 
63-80. 

Chou, Shuo-Yan (2018/2019). The Fourth Industrial Revolution: Digital Fusion With 
Internet of Things. Journal of International Affairs, 72 (1), pp. 107-108. 

Ferdilianto, R., & Taneo, S. (2024). Manusia sebagai Homo Digitalis: Suatu Wacana 
Teologi Publik Gereja Atas Keterlemparan Manusia di Ruang Digital. Jurnal 
Teologi dan Pendidikan Kristen, 5(1), pp. 55–69.  

Gordon, J-S., Burckhart H., dan Segler P. (2016). Introduction. In J-S Gordon, H. 
Burckhart (Eds.), Global Ethics and Moral Responsibility, Hans Jonas and his 
Critics. London and New York: Routledge, Taylor & Francis Group. 

Haltaufderheide, J., Funer, F., Braun, E., Ehni, H.-J., Wiesing, U., & Ranisch, R. (2025). 
From everyday to existential: The ethics of shifting the boundaries of health and 
data with multimodal digital biomarkers. Retrieved from 

10.48550/arXiv.2511.09238.  

Hamdani, A. D., Nur Aulia, E. R., & Listiana, Y. R. (2024). Moralitas di era digital: 
Tinjauan filsafat tentang technoethics. Indo-MathEdu Intellectuals Journal, 5(1), 
pp. 767–777.  

Hardiman, F. B. (2015). Seni memahami: Hermeneutik dari Schleiermacher sampai 
Derrida. Yogyakarta: Kanisius. 



Ledalogos: Jurnal Filsafat Vol. 1, No. 2, November 2025 

156 | L e d a l o g o s  

Hardiman, F. B. (2016). Heidegger dan mistik keseharian: Suatu pengantar menuju Sein 
und Zeit. Jakarta: Kepustakaan Populer Gramedia. 

Hardiman, F. B. (2018). Manusia Dalam Prahara Revolusi Digital. Diskursus, 17(2), pp. 
189-190. 

Hardiman, F. B. (2021). Aku Klik Maka Aku Ada: Manusia Dalam Revolusi Digital. 
Yogyakarta: Kanisius. 

Heidegger, Martin (trans. William Lovitt) (1977), The Question Concerning Technology 
And Other Essays. New York & London: Garland Publishing, Inc. 

Heidegger, M. (1953). Sein und Zeit. Tübingen: Max Niemeyer.  

Introna, L. D., & Ilharco, F. (2023). Being-in-the-screen: Phenomenological reflections 
on contemporary screenhood. In G. J. Robson & J. Y. Tsou (Eds.), Technology 
Ethics: A Philosophical Introduction and Readings (pp. 169–174). London and 
New York: Routledge, Taylor & Francis Group 

Inwood, M. (1999). A Heidegger Dictionary. Malden: Blackwell Publishers. 

Jonas, H. (1984). The imperative of responsibility: In search of an ethics for the 
technological age. Chicago: University of Chicago Press. 

Jurnal, S., Kristen, P., Ferdilianto, R., & Taneo, S. (2024). Manusia sebagai Homo 
Digitalis : Suatu Wacana Teologi Publik Gereja Atas Keterlemparan Manusia di 
Ruang Digital. Sophia: Jurnal Teologi Dan Pendidikan Kristen, 5(1), pp. 55–69.  

Magnis-Suseno, F. (2000). 12 Tokoh Etika Abad Ke-20. Yogyakarta: Kanisius. 

Magnis-Suseno, F. (2006). Etika Abad Keduapuluh: 12 Teks Kunci. Yogyakarta: 
Kanisius. 

Morris, T. (2013). Hans Jonas' Ethic Of Responsibility: From Ontology To Ecology. 
Albany: State University of New York Press. 

Pattison, G. (2000). The later Heidegger. London: Routledge.  

Pranowo, Yogie (29 November 2013). Privacy Ambiguity and the Problem of “Homo 
Digitalis. Kompas. https://www.kompas.id/artikel/en-ambiguitas-privasi-
dan-persoalan-homo-digitalis  

Sudibyo, A. (2019). Jagat Digital: Pembebasan Dan Penguasaan. Jakarta: Kepustakaan 
Populer Gramedia. 

Wattimena, R. A. A. (2021, Oktober 30). Revolusi Atas Revolusi Digital. Rumah Filsafat. 
Retrieved from https://rumahfilsafat.com/2021/10/30/revolusi-atas-
revolusi-dunia-digital/ 

Wiparlo, V., Pandor, P., & Agu, E. (2024). Etika Tanggung Jawab Hans Jonas: 
Menyingkap Akar Persoalan Kerusakan Lingkungan Sebagai Dampak 
Ekspolitasi Freeport di Papua. Jurnal Filsafat Indonesia, 7(1), pp. 82–91. 

Wolin, R. (2001). Heidegger’s children: Hannah Arendt, Karl Löwith, Hans Jonas, and 
Herbert Marcuse. Princeton: Princeton University Press. 

Zandro, A. (2023). Diskursus Homo Digitalis dalam Tinjauan Dimensi Material dan 
Substansial Kebudayaan. Jurnal Agama dan Kebudayaan, 18(2), pp. 109–126. 

https://www.kompas.id/artikel/en-ambiguitas-privasi-dan-persoalan-homo-digitalis
https://www.kompas.id/artikel/en-ambiguitas-privasi-dan-persoalan-homo-digitalis

