INSTITUT FILSAFAT DAN TEKNOLOGI KREATIF LEDALERO
| PROGRAM STUDI ILMU FILSAFAT
=~ LEDALOGOS: JURNAL FILSAFAT

https:/ /journal.iftkledalero.ac.id/index.php/JLOG

INSTITUT FILSAFAT
DAN TEKNOLOGI KREATIF
LEDALERQ

Homo Digitalis dan Tanggung Jawab terhadap
Eksistensi (Telaah dari Perspektif Martin Heidegger
dan Hans Jonas)

pador?, Trivosa Kurniawan Gunardo 3

1 Institut Filsafat dan Teknologi Kreatif Ledalero, Maumere, Indonesia (email:
albertoindrabayu@gmail.com)

2 Institut Filsafat dan Teknologi Kreatif Ledalero, Maumere, Indonesia (email: yonsipador@gmail.com)
3 Sekolah Tinggi Filsafat Driyarkara, Jakarta, Indonesia (email: gunardotian@gmail.com)

ARTICLE INFO ABSTRAK

Article history: Artikel ini menelaah wurgensi tanggung jawab dalam
Received: 7 October 2025 kehidupan manusia di masa revolusi digital dengan
Revised: 13 October 2025 Kk li ik iki M in Heid d H
Accepted: 27 November 2025 mengaktualisasikan pemikiran Martin Heidegger dan Hans
Available online: 29 November 2025 Jonas. Revolusi digital menggeser manusia dari Dasein

korporeal menuju homo digitalis yang hidup dalam

Kata Kunci: . s e . .

Homo Digitalis: Revolusi Digital; Martin amb¥gu1tas. Kondls_l ini menpntut .tanggung.]awab eFls unt_ulf
Heidegger; Hans Jonas; Etika Tanggung menjaga Kkelestarian eksistensi manusia. Tulisan ini
Jawab. menggunakan metode kualitatif dengan pendekatan studi
Keywords: pustaka. Kajian ini menunjukkan bahwa homo digitalis dapat
Homo Digitalis; Digital Revolution; Martin mewujudkan tanggung jawab melalui sikap Gelassenheit dan
Heidegger; Hans Jonas; Ethics of penataan etika komunikasi digital.

Responsibility.

ABSTRACT

This article examines the urgency of responsibility in human life in the age of digital revolution by
actualizing the thoughts of Martin Heidegger and Hans Jonas. The digital revolution has shifted
humans from corporeal Dasein to homo digitalis, who live in ambiguity. This condition demands
ethical responsibility to preserve human existence. This paper uses a qualitative method with a
literature review approach. This study shows that homo digitalis can realise responsibility
through an attitude of Gelassenheit and the structuring of digital communication ethics.

PENDAHULUAN

Manusia hidup di masa revolusi digital yang merupakan masa revolusi industri
yang keempat. Revolusi digital menggambarkan satu fase dalam sejarah
perkembangan teknologi ketika terjadi peralihan dari penerapan teknologi mekanik-
analog menuju penerapan teknologi elektronik-digital di hampir semua bidang (Chou,
2018/2019: 107-108). Masa revolusi digital merujuk pada perubahan menyeluruh
yang dibawa oleh teknologi komputasi dan komunikasi digital sejak paruh kedua abad
ke-20. Masa krusialnya adalah antara akhir 1950-an sampai akhir 1970-an, ketika
dilakukan adopsi dan pengembangan terus-menerus atas teknologi komputasi yang
melahirkan fenomena internet dengan beragam aplikasi dan fungsinya (Sudibyo,

145|Ledalogos


https://journal.iftkledalero.ac.id/index.php/JLOG
mailto:yonsipador@gmail.com

Ledalogos: Jurnal Filsafat Vol. 1, No. 2, November 2025

2019: 206-207). Di masa ini, semua kegiatan manusia sebagai manusia berpindah dari
dunia nyata, autentik (korporeal) ke dunia digital yang virtual (Hardiman, 2021: 159).
Perubahan ini membawa dampak yang sangat kompleks bagi eksistensi kehidupan
manusia sendiri.

Manusia dalam revolusi digital tidak seperti dalam pandangan Heidegger,
terlempar (Geworfenheit) sekali saja sebagai momen primordialnya (Inwood, 1999:
65-66). Di masa ini, manusia justru terlempar berkali-kali ke dalam dunia digital,
karena eksistensinya sebagai homo digitalis (manusia jari) yang memastikan
keberadaannya lewat jari yang meng-klik (Hardiman, 2021: 15). Dalam bahasa Reza
A. A. Wattimena (2021), “la (manusia) tercerabut dari dunianya yang nyata dan seolah
berenang tanpa arah di lautan dunia digital. Semakin ia mencari arah, semakin ia
tersesat. Semakin ia memberontak, semakin ia justru terpenjara.” Kedirian manusia
(sense of self) pun ditentukan oleh kegiatannya di dunia digital. Harga dirinya
ditentukan oleh berapa likes atau pun subscribes yang didapat dari media sosial.
Eksistensinya tergantung dari seberapa aktif ia memamerkan dirinya di dunia digital.
Artinya, manusia yang bergantung pada teknologi mengalami keterpecahan di dalam
dirinya. Misalkan saja dalam tindak berpikir, orang tidak memiliki waktu dan tenaga
untuk mendalami tema atau keahlian tertentu, karena semuanya menjadi serba cepat.
Hanya dengan tindak jari yang meng-klik, semuanya dapat terpenuhi. Dengan ini,
eksistensi manusia memasuki masa anomali, masa krisisnya. Cara hidup lama yang
analog (tanpa banyak campur tangan dunia digital) sudah berakhir. Namun, cara
hidup homo digitalis yang kompleks dengan dampak-dampaknya belum terpahami.

Konteks revolusi digital yang demikian, melahirkan pertanyaan: apakah manusia
akan mampu mengontrol perkembangan teknologi digital yang semakin canggih atau
manusia justru menjadi budak yang diperalat teknologi digital ciptaannya sendiri?
Interaksi antara manusia dan teknologi digital dipastikan akan melahirkan isu-isu
baru di masa depan. Isu-isu sosial, ekonomi, budaya, etika, dan politik sebagai dampak
teknologi akan terus berkembang. Tidak ada yang tahu ke mana teknologi digital akan
membawa arah sejarah peradaban umat manusia.

Dengan ini, pandangan etika tanggung jawab Hans Jonas menjadi relevan untuk
dikemukakan. Manusia dalam keberadaannya saat ini, terikat kewajiban untuk
bertanggung jawab atas keutuhan kondisi-kondisi kehidupan umat manusia di masa
depan. Masa depan dengan kondisi-kondisinya tentu merupakan hal yang belum pasti.
Namun, sejauh menyangkut upaya menjaga keutuhan eksistensi manusia (manusia
wajib tetap ada), tanggung jawab akan keseluruhan tingkah kehidupan manusia
(homo digitalis) saat ini menjadi urgen untuk diwujudkan. Di masa revolusi digital saat
ini, homo digitalis terikat dengan imperatif Hans Jonas, untuk bertindak sedemikian
rupa sehingga kelestarian kehidupan manusia dalam keutuhannya (autentisitas) di
kemudian hari tidak terancam. Homo digitalis mesti mampu menata kehidupannya
dengan “alat-alat” (teknologi) dan dengan sesamanya dalam bingkai tanggung jawab
akan kebaikan kehidupan di masa depan (Magnis-Suseno, 2006: 186).

Dalam pandangan Martin Heidegger, homo digitalis dapat dimengerti melalui
gagasannya tentang teknologi sebagai gestell atau enframing. Hal ini merujuk pada
cara berpikir modern yang menganggap manusia dan dunia sebagai objek yang dapat
dipakai dan dikendalikan. Dalam hubungan dengan teknologi, manusia dilihat tidak
hanya sebagai pengguna teknologi, tetapi manusia dapat dikonstruksi oleh teknologi

146|Ledalogos



Alberto Indrabayu Ta Tonggo, Antonius Yopador & Trivosa Kurniawan Gunardo

itu sendiri sehingga cara berpikir, bertindak, dan merefleksikan dirinya menjadi
sangat teknis, struktur, dan fungsional. Hal ini dapat menjadi satu ancaman bahwa
manusia tidak dapat merenung tentang dirinya sendiri, merefleksikan diri, dan
melihat diri pada permenungan yang lebih dalam tentang keberadaannya sebagai
manusia. Pada titik ini, Heidegger melihat bahwa manusia dapat terjebak pada cara
hidup otomatis dan kalkulatif. Sementara itu, Hans Jonas memberi penekanan pada
urgennya etika tanggung jawab berhadapan dengan pemanfaatan teknologi. Jadi
dalam konteks ini, Heidegger menawarkan dasar ontologis dengan penekanan pada
perlunya kesadaran diri reflektif agar tidak terjebak pada teknologi, tetapi mampu
mempertahankan keotentikan diri di tengah perkembangan dunia digital (Hardiman,
2018:181).

Tulisan ini bertujuan untuk menilik urgensi perwujudan tanggung jawab homo
digitalis lewat reaktualisasi pemikiran Martin Heidegger dan etika tanggung jawab
Hans Jonas. Penulis melibatkan kedua filsuf abad 20 tersebut, pertama-tama karena
karya-karya keduanya turut membicarakan eksistensi manusia dalam hubungannya
dengan teknologi; Hans Jonas dalam bukunya “Das Prinzip Verantwortung.
Versucheiner Ethik fiir die technologische Zivilisation (Prinsip Tanggung Jawab.
Percobaan Sebuah Etika bagi Keberadaban Teknologis)” dan Heidegger dalam tulisan-
tulisannya pasca-die Kehre (Heidegger II) (Magnis-Suseno, 2006: 185). Selain itu,
karena dalam pandangan Richard Wolin (2001: 5), Hans Jonas bersama tiga kawannya
(Hannah Arendt, Karl Lowith, dan Herbert Marcuse) adalah murid Heidegger
(Heidegger'’s children). Mereka “dilatih” oleh filsuf terbesar Jerman, Martin Heidegger.

Studi terdahulu tentang Homo Digitalis yang berkaitan dengan persoalan
eksistensi manusia diteliti oleh Agrindo Zandro (2023: 109-126) dengan judul
penelitian “Diskursus Homo Digitalis dalam Tinjauan Dimensi Material dan Substansi
Kebudayaan”. Penelitian ini menguraikan Homo Digitalis dari dimensi material dan
substansial. Homo digitalis secara eksistensial memiliki kebudayaannya sendiri,
kebudayaan yang unik dan kompleks. Kebudayaan tersebut tampak dalam realitas
kehidupan manusia saat ini.

Penelitian lainnya dilakukan oleh Rolin Ferdilianto Sandelgus Taneo (2024: 55-
69) yang meneliti tentang manusia sebagai homo digitalis: suatu wacana teologi publik
gereja atas keterlemparan manusia di ruang digital. Penekanan utama dari penelitian
ini membahas tentang homo digitalis sebagai wacana publik dan tanggung jawab
teologi sebagai ilmu pengetahuan. Kedua penelitian ini memiliki perbedaan dalam
konteks dan perspektif. Meskipun keduanya berbeda, tetapi memiliki ide yang sama
tentang realitas manusia sebagai homo digitalis. Kedua ide ini menjelaskankan bahwa
perkembangan teknologi membentuk ketergantungan yang besar pada teknologi itu
sendiri sehingga melahirkan homo digitalis.

Berbeda dengan dengan dua penelitian di atas, tulisan ini hendak menelaah
tanggung jawab homo digitalis dengan mengaktualisasikan pandangan Heidegger dan
etika tanggung jawab Hans Jonas di tengah revolusi digital. Penelitian ini menekankan
tanggung jawab manusia sebagai Dasein berhadapan dengan revolusi digital. Manusia
sebagai Dasein dituntut untuk menggunakan teknologi secara bijak dan bertanggung
jawab.

147|Ledalogos



Ledalogos: Jurnal Filsafat Vol. 1, No. 2, November 2025

Penelitian ini menggunakan metode kualitatif dengan pendekatan studi pustaka
melalui pembacaan kritis dan sistematis terhadap karya-karya Martin Heidegger,
Hans Jonas, serta literatur kontemporer mengenai homo digitalis. Analisis dilakukan
secara deskriptif-filosofis dengan menekankan interpretasi hermeneutik atas konsep-
konsep kunci seperti Dasein, Gestell, dan etika tanggung jawab, kemudian
mengaitkannya dengan fenomena eksistensial manusia pada era revolusi digital.
Pendekatan ini sejalan dengan kajian hermeneutik kontemporer dalam filsafat
teknologi, di mana peneliti menafsirkan makna dari “being-in-the-screen” sebagai cara
baru eksistensi manusia digital (Introna & Ilharco, 2023: 169-174), serta
mempertimbangkan implikasi etis dari transformasi ontologis yang terjadi melalui
data digital dalam biomarker multimodal (Haltaufderheide et. al, 2025: 1-11). Dengan
demikian, metode ini memungkinkan peneliti mengonstruksi pemahaman
komprehensif mengenai tanggung jawab homo digitalis dengan menelusuri
argumentasi para filsuf dan mengaktualisasikannya dalam konteks kehidupan digital
masa kini (Hamdani, Nur Aulia, & Listiana, 2024: 767-777).

HOMO DIGITALIS MENURUT MARTIN HEIDEGGER
Sekilas tentang Pemikiran Heidegger

Martin Heidegger (1889-1976) merupakan seorang metafisikus Jerman abad ke-
20 (Hardiman, 2016: 8-22). Melalui masterpiece, Sein und Zeit (Inggris: Being and
Time) yang terbit pada tahun 1927, Heidegger telah membuat babak baru dalam
sejarah metafisika barat. Dalam bukunya itu, Heidegger menempatkan manusia
sebagai titik tolak pembahasannya tentang makna ada (Heidegger, 1977: xiii;
Hardiman, 2015: 106).

Heidegger menulis bahwa: “hal yang terutama ditanyakan dalam pertanyaan
tentang makna ada adalah kenyataan-kenyataan dari karakter Dasein”(Hardiman
2021: 156). Menurut Heidegger, manusia sebagai Dasein pada awal kehidupannya
mengalami momen primordial, terlempar (geworfen) begitu saja ke dalam dunia.
Manusia ada begitu saja. [a ada di sana. la ada di tempat (dunia) yang sama sekali asing
bagi dirinya. Menyadari diri terlempar begitu saja ke dalam dunia, yakni ia tidak tahu
dari mana ia berasal dan ke mana arah tujuan hidupnya tentu menimbulkan rasa
bergidik (Unheimlichkeit). Keberadaanya di dunia menciptakan sebuah ambivalensi.
Di satu sisi, ia terpaksa harus betah di dunia, di rumahnya, karena itulah satu-satunya
tempat yang dikenalnya sejak semula. Namun, di sisi lain, ia tetap merasa asing,
karena ia tidak tahu mengapa dan untuk apa ia berada di tempat itu. Melupakan
ambivalensi tersebut dan masuk ke dalam kesibukan-kesibukan praktis adalah siasat
jiwa untuk meredakan rasa bergidik itu. Karena itu, Dasein harus masuk ke dalam
keseharian (everydayness) (Inwood, 1999: 59-60). Keseharian membuat Dasein
mampu mengatasi fakta keterlemparannya dan mampu menggantikan rasa asingnya
dengan rasa kerasan. Dasein dalam kesehariannya menampakkan keprihatinannya
(Sorge) dengan hal-hal (Besorgen) misalkan dengan alat-alat (Zuhandene) dan dengan
sesamanya (Mitdasein) (Hardiman, 2021: 157-158).

148|Ledalogos



Alberto Indrabayu Ta Tonggo, Antonius Yopador & Trivosa Kurniawan Gunardo

Dasein dan Homo Digitalis

Dasein dalam pandangan Heidegger tersebut sesungguhnya adalah sebuah
entitas korporeal - makhluk bertubuh yang menapak di atas bumi, berjenis kelamin,
bisa tua, dan mati. Ia terlempar ke dalam dunia dan berada di dalam dunia (/n der Welt
sein). la adalah makhluk bertubuh yang menggunakan jalan kesehariannya untuk
menanggalkan rasa bergidik akan keterasingan hidupnya (Hardiman, 2021: 159).

Di masa revolusi digital, Dasein Heidegger itu telah beralih menjadi homo
digitalis. 1a adalah homo digitalis yang juga korporeal, tidak korporeal, dan dapat
korporeal dan tidak korporeal sekaligus. 1a korporeal karena ia seperti Dasein yang
adalah makhluk bertubuh. Ia tidak korporeal karena ia adalah Digi-sein, terlempar ke
dalam dunia digital dan keterlemparannya tidak hanya terjadi sekali tetapi dapat
berkali-kali. Hubert Dreyfus (seperti dikutip Hardiman, 2021: 159) menggunakan
term Digi-sein untuk menyebut entitas-entitas dalam dunia digital (yang tidak
korporeal) yang bukan sekadar alat-alat (instrumen). Karena mereka terus berubah
dan bahkan “tumbuh” seolah memiliki hidup mereka sendiri. Sementara homo
digitalis dapat korporeal dan tidak korporeal sekaligus, karena ia dapat mengalami dua
dunia sekaligus; ia berada di dunianya (Welt) dan pada saat yang sama ia dapat berada
dalam dunia digital (maya) melalui pikirannya (Pranowo, 2013).

Ada sekurang-kurangnya lima hal yang dapat ditilik dalam hubungannya dengan
Dasein dan homo digitalis. Pertama, soal keterlemparan (Geworfenheit). Dasein
sebagai makhluk bertubuh (korporeal) tentu mengalami momen primordial,
keterlemparannya sekali saja dalam hidupnya. Ia lahir sebagai bayi hanya sekali saja.
Namun, homo digitalis sebagai Digi-sein (makhluk yang tidak korporeal) dapat
terlempar berkali-kali. [a muncul di sebuah kelompok (misalnya grup Whatsapp),
mengetik (chat) komentar, pamer, protes, mengeluh, kemudian menghilang beberapa
saat dan menjadi lurker. Homo digitalis sebagai Digi-sein juga dapat menciptakan
kebersamaan digital (digitales Mitsein) dengan grup-grup media sosialnya dan dapat
pula memengaruhi emosi dari pengguna sebagai yang korporeal di dunia nyata
(Hardiman, 2021: 160-174).

Kedua, soal kehadiran (Gegenwartigkeit). Heidegger menjelaskan Dasein sebagai
yang berada-di-sana. Berada-di-sana berarti mengacu pada kehadiran bertubuh di
satu tempat, yakni di sana (dunia, Welt). Di masa revolusi digital, kehadiran Dasein
tidak bisa dibatasi oleh tempat. Dasein menjadi homo digitalis yang bisa berada di
mana pun. Sementara berada di sebuah rumah makan, manusia pun dapat sekaligus
berada secara digital dalam sebuah konser di New York atau pun mengikuti
perkuliahan di kampus. Dasein sebagai entitas korporeal memang tetap berakar di
tempat tertentu, tetapi omnipresensinya sebagai homo digitalis-Digi-sein membuatnya
telepresen (hadir jarak jauh) di berbagai tempat sekaligus (Hardiman, 2021: 160-174).

Ketiga, soal keberakhiran (Endlichkeit). Manusia sebagai Dasein memang berada
menuju akhir. Heidegger menyebutnya sebagai Sein-zum-Tode, berada menuju
kematian. Namun, tidaklah demikian dengan homo digitalis, Digi-sein. Digi-sein
tidaklah memiliki subjektivitas yang menghayati kematian yang menghampiri. Akhir
dari Digi-sein bukanlah suatu akhir yang tetap, melainkan suatu akhir yang sementara,
misalnya karena pulsa habis, susah sinyal, atau pun karena putus koneksi. Akhir yang
demikian, merupakan akhir yang semu, karena ketika gawai kembali berfungsi, maka

149|Ledalogos



Ledalogos: Jurnal Filsafat Vol. 1, No. 2, November 2025

eksistensi Digi-sein muncul lagi. Dengan ini, singularitas dan autentisitas Dasein
sebagai Digi-sein sebetulnya hilang, tatkala eksistensinya direproduksi (Hardiman,
2021:160-174).

Keempat, homo digitalis adalah das Man. Istilah das Man dipakai Heidegger untuk
menjelaskan cara berada Dasein yang larut ke dalam kerumunan, larut ke dalam cara
berada orang-orang lain. Das Man menjadi jalan bagi Dasein untuk melupakan momen
primordial kehidupannya, yang terlempar, jatuh ke dalam dunia. Di masa revolusi
digital, homo digitalis pun turut berkiprah sebagai das Man. Ia terlempar ke dalam
keseharian dan melupakan yang autentik bagi dirinya, bahwa ia sesungguhnya Dasein
yang korporeal. la larut dalam keseharian lewat perilaku phubbing dengan
mengabaikan orang atau situasi di sekitarnya. Eksistensinya di dunia digital pun
dipengaruhi kuat oleh kerumunan, warganet (netizen). Dengan demikian, homo
digitalis hidup dalam cengkeraman kerumunan-keseharian. Ia hidup menurut respons
orang, menurut kata orang, menurut standar internet (Hardiman, 2021: 160-174).

Kelima, homo digitalis yang Gestell (Blitz, 2014: 63-80). Gestell (Inggris:
Entrframing: terbingkai) dalam pandangan Heidegger berarti cara berada manusia, di
mana manusia ditempatkan sebagai komponen-komponen dunia teknis yang
komprehensif. Dalam bukunya “Die Frage nach der Technik” (Pertanyaan mengenai
Teknologi), Heidegger sebagaimana dicatat George Pattison (seperti dikutip
Hardiman, 2021:172) melihat teknologi lebih dalam daripada sekadar sarana
(peranti) untuk tujuan tertentu. Teknologi hadir sebagai suatu cara penyingkapan
“Ada”, karena hakikat teknologi merupakan hakikat hubungan manusia dengannya.
Dengan ini, cara berada homo digitalis di zaman ini, disingkapkan oleh keberadaan
teknologi yang mengemuka dalam konsep internet of things (istilah yang mengacu
pada interkoneksi digital, ketika internet mampu menyambungkan berbagai
perangkat fisik dan nonfisik dalam suatu jaringan sedemikian rupa, sehingga
memudahkan pengoperasian, koordinasi, pengawasan, serta meningkatkan efisiensi
dan efektivitas capaian (Sudibyo, 2019: 212). Homo digitalis sebetulnya bukan hanya
menggunakan teknologi sebagai peranti untuk mencapai tujuannya, melainkan ia
turut terbingkai dalam pengaruh teknologi tersebut. Internet of things menjadikan dan
memerlukan homo digitalis sebagai bagian dari konektivitasnya. Internet of things
dengan demikian menjadi semacam penata dan wawasan komprehensif atas
kehidupan dunia, masyarakat, dan diri manusia sendiri (Hardiman, 2021: 160-174).

Kelima hal yang telah dibahas tersebut, menciptakan kerumitan bagi
pemahaman eksistensi kehidupan manusia sendiri. Antara yang autentik dan
inautentik menjadi sulit dibedakan. Bagaimana menjadi diri sendiri, jikalau citra-citra
manusia sebagai homo digitalis dapat direproduksi tanpa batas, mendapat respons
dari lokasi-lokasi berbeda, dan terbingkai dalam internet of things? Apakah masa
depan manusia akan terus bergerak dalam kekaburan seperti itu? Dibutuhkan
tanggung jawab manusia untuk mengembalikan keutuhan akan kesejatiannya. Hans
Jonas mampu menjawab itu.

150|Ledalogos



Alberto Indrabayu Ta Tonggo, Antonius Yopador & Trivosa Kurniawan Gunardo

HANS JONAS: HOMO DIGITALIS DAN ETIKA TANGGUNG JAWAB
Etika Tanggung Jawab Hans Jonas

Hans Jonas (1903-1993) merupakan seorang filsuf Jerman-Amerika
berketurunan Yahudi. Pada tahun 1979, ia menerbitkan sebuah buku bestseller
bertajuk “Das Prinzip Verantwortung. Versucheiner Ethik fiir die technologische
Zivilisation (Prinsip Tanggung Jawab. Percobaan Sebuah Etika bagi Keberadaban
Teknologis”) (Gordon, Burckhart, & Segler, 2016: 1). Di dalam buku ini, ia mengulas
masalah yang ingin ditanggulanginya, bahwa manusia, karena gaya hidupnya telah
mengancam kelanjutan kehidupan umat manusia di masa depan, bahkan kelanjutan
kehidupan di bumi ini (Gordon, Burckhart, & Segler, 2016: 1). Manusia telah
mengembangkan teknologi karena takut akan kehilangan eksistensi dalam sejarah
hidupnya dan hal ini mengharuskan manusia untuk kembali ke dalam dirinya, ke
dalam subjektivitas yang radikal. “...subjectivity, on a very basic level, begin with felt
inwardness and is present in all organisms to some degree” (Morris, 2013: 7).
Subjektivitas yang sesungguhnya merupakan suatu perasaan yang mendalam, suatu
kekuatan batin yang menggiring setiap individu untuk lebih menekuni dirinya sendiri.

Teknologi yang dikembangkan manusia tersebut, pada kenyataannya karena
dinamikanya sendiri justru telah mengancam dan menghancurkan kondisi-kondisi
alami yang daripadanya ia hidup. Teknologi yang dikembangkan dengan intensi awal
untuk mengatasi masalah-masalah kehidupan manusia (intensi subjektif), tidak
mampu lagi dikuasai manusia (Magnis-Suseno, 2006: 186). Dalam situasi seperti ini,
diperlukan sebuah etika yang berfokus pada tanggung jawab manusia sendiri.
Tanggung jawab bagi Hans Jonas adalah sebuah keharusan (ought to). Etika tanggung
jawab Hans Jonas mengharuskan manusia untuk bertanggung jawab atas keutuhan
kondisi-kondisi kehidupan manusia di masa depan. “Bertindaklah sedemikian rupa
sehingga akibat-akibat tindakanmu dapat diperdamaikan dengan kelestarian
kehidupan manusiawi sejati di bumi” (Wiparlo et al., 2024:87). Di samping itu, Hans
Jonas sebetulnya masih memberikan tiga rumusan lain bagi prinsip tanggung
jawabnya, yakni: “Bertindaklah sedemikian rupa sehingga akibat-akibat tindakanmu
tidak sampai merusak kemungkinan-kemungkinan kehidupan di masa depan!, jangan
membahayakan syarat-syarat kelestarian tak terbatas umat manusia di bumi!, dan
pilihanmu sekarang, keutuhan manusia mendatang harus menjadi bagian dan tujuan
kehendakmu!” (Magnis-Suseno, 2000: 176).

Dengan demikian, melalui pokok ini Hans Jonas sebetulnya tengah mendorong
terjadinya kontinuitas eksistensi subjektivitas manusia. Di mana, di hadapan
teknologi ciptaannya sendiri manusia tidak terjebak dalam lingkaran perbudakan,
apalagi dikuasai oleh teknologi. Sebaliknya, demikian Jonas, di hadapan teknologi,
dengan aspek subjektivitasnya, manusia mampu menjaga kewibawaan eksistensi dan
autentisitas kehidupannya di masa depan dan menjamin kelestarian kehidupan di
bumi.

Menampakkan Tanggung Jawab Homo Digitalis

Homo digitalis telah terlampau masuk ke dalam lingkaran kekuasaan teknologi
yang sangat menguat saat ini. la adalah makhluk yang dikendalikan oleh media,
berfungsi sebagai media, dan tengah berjuang beradaptasi dengan iklim digital

151|Ledalogos



Ledalogos: Jurnal Filsafat Vol. 1, No. 2, November 2025

(Hardiman, 2021: 37). Aspek subjektivitas dan autentisitas menjadi kabur oleh
kehadiran teknologi (media) ciptaannya. Dengan situasi seperti ini, apakah eksistensi
kehidupan manusia yang autentik di dalam dirinya sendiri, masih dapat terus terjaga
hingga kehidupan umat manusia di masa depan? Hans Jonas (seperti dikutip Morris,
2013: 7) mengungkapkan bahwa manusia sedang hidup di era baru yang sangat
menantang, “one determined to a great extent by technological developments and
innovations that posses enough force to rearrange the world as we know and experience
it”. “Manusia sedang berada dalam konteks kebudayaan teknologis dan perluasan
teknologi mengarahkannya kepada suatu realitas baru. Manusia, demi dirinya sendiri
berusaha untuk saling meninggalkan dan menelantarkan sesamanya agar ia mampu
bergerak ke arah yang diinginkannya, termasuk ke arah yang mengakibatkan
kehancuran sesamanya” (Jonas, 1984: 6). Pasalnya era baru ini menuntut peran serta
manusia saat ini, agar keberlangsungan hidup manusia di kemudian hari tetap ada
dengan berbagai dinamikanya tersendiri. Imperatif inilah yang mesti ditampakkan
oleh kehidupan manusia di masa revolusi digital saat ini. Manusia sebagai homo
digitalis itu mesti bertindak sedemikian rupa sehingga kelestarian kehidupan manusia
dalam keutuhannya di kemudian hari tidak terancam.

Menampik Gestell, Menampakkan Gelassenheit

Homo digitalis sebagaimana telah dikaji dalam pandangan Heidegger telah
mengalami Gestell. Manusia terbingkai di dalam teknologi dan menjadi budak dari
sistem teknologi di era internet of things, yang sesungguhnya merupakan hasil ciptaan
manusia sendiri. Di mana-mana timbul penyakit-penyakit digital, seperti phubbing,
internet-gaming disorder, cyberchondria, cybersex, cybersuicide, compulsive online-
shopping, cyberbullying (Hardiman, 2021: 174-181). Homo digitalis yang Gestell ini,
sebetulnya mengenakan apa yang dalam term Heidegger, disebut das rechnende
Denken (pemikiran Kkalkulatif). Manusia berpikir seperti teknologi, yakni
mengkalkulasi, mengoperasikan, mengejar target, memperalat, menalar, menemukan
kausalitas (Hardiman, 2021: 174-181).

Berpikir kalkulatif bagi Heidegger, merupakan tindak “lari dari berpikir”. Dalam
das rechnende Denken, manusia sebetulnya tidak berpikir, ia hanya mengadaptasikan
mekanisme impersonal ciptaannya sendiri, yakni teknologi, sains, ekonomi. Adaptasi
pikiran pada mekanisme objektif ini membuat manusia kedap dari pertanyaan-
pertanyaan eksistensial kepada dirinya sendiri. Ketika menjadi operator mesin atau
mekanisme apa pun yang rutin, repetitif, berpola, manusia merasa bahwa manusia
sedang berpikir, tetapi sebetulnya tidaklah demikian. Dalam situasi seperti itu,
manusia sesungguhnya sedang mengikuti gerak mekanisme itu (Hardiman, 2021:
174-181).

Berhadapan dengan Gestell, Heidegger menyarankan cara berpikir meditatif (das
besinnliche Denken). Cara berpikir yang memampukan manusia Gellasenheit zu den
Dingen, membiarkan hal-hal lewat, mengikhlaskannya. Gellasenheit, mengikhlaskan,
bukan merupakan sikap pasif atau fatalis, melainkan tetap Kkritis-reflektif: waspada
(Wachbleiben) dan dengan secara aktif membiarkan (lassen) (Hardiman, 2021: 174-
181). Masa revolusi digital dengan perkembangan teknologinya, telah menjadi
semacam takdir bagi kehidupan manusia. Teknologi adalah sebuah keniscayaan yang
mau tak mau harus diterima oleh manusia. Meski demikian, keberadaan teknologi

152|Ledalogos



Alberto Indrabayu Ta Tonggo, Antonius Yopador & Trivosa Kurniawan Gunardo

tidak membuat manusia tergantung dan terbingkai padanya. Manusia mesti
Gelassenheit, mengikhlaskannya: manusia menggunakan objek-objek teknologi, tetapi
tetap bebas darinya. Manusia membiarkan teknologi lepas dari diri manusia, sehingga
ia tidak sebegitu gampang memperbudak jati diri manusia (Hardiman, 2021: 174-
181).

Menata Etika Komunikasi di Ruang Digital

Urgensi tanggung jawab homo digitalis di masa revolusi digital, menjulur sangat
kuat pula pada perlunya penataan kembali etika komunikasi di ruang digital. Ruang
digital belakangan ini hadir dalam kecenderungan proses berkomunikasi yang
“antikomunikasi”. Penyampaian pesan, diskusi, dan silang pendapat tentang isu-isu
politik misalnya, telah mengabaikan hal-hal yang fundamental dalam etika
komunikasi, yakni penghormatan kepada orang lain, empati kepada lawan bicara, dan
antisipasi atas dampak ujaran atau pernyataan. Secara lebih komprehensif, Crispin
Thurlow sebagaimana dicatat Naomi Baron (dalam Thurlow & Mroczek (eds.), 2011:
xi), menyebut problem komunikasi digital tersebut memunculkan kepanikan moral
sebagai akibat hadirnya teknologi media baru. Kepanikan moral tersebut mencuat
dalam penyingkatan leksikal, tanda baca acak, dan ejaan tidak standar yang
melambangkan pesan teks anak muda. Gaya berbahasa yang demikian membawa
dampak pula pada kekacauan pemahaman berkomunikasi di ruang digital. Pada
prinsipnya, praktik berkomunikasi di ruang publik harus mensyaratkan kemampuan
pengendalian diri, kedewasaan dalam bersikap, dan tanggung jawab atas setiap
ucapan yang hendak atau sedang disampaikan (Sudibyo, 2019:364).

Selain itu, ketidakjelasan standar etika komunikasi di ruang digital tampak pula
dalam kemampuan pengendalian diri setiap orang yang kian tergerus. Setiap tindakan
komunikasi semestinya selalu mengandaikan mode komunikasi intrapersonal, yakni
kemampuan untuk berkomunikasi dengan diri sendiri sebelum berkomunikasi
dengan orang lain - kemampuan untuk merenung sebelum berbicara, menimbang hati
nurani, memikirkan nasib orang lain, dan menakar kepantasan serta kelayakan
tindakan dan ucapan. Namun, saat ini manusia cenderung bertindak serba spontan,
berkata-kata secara instan tanpa memikirkan kepantasan dan kepatutan. Sangat
sering manusia terlambat menyadari bahwa ujaran manusia telah tersebar luas dan
berdampak bagi nasib orang lain. Dengan ini, manusia sesungguhnya terperosok
dalam Das Man ala Heidegger. Manusia kehilangan kesejatian atau distingsi diri.
Manusia menjadi manusia yang terlempar dan larut dalam kerumunan. Kualifikasi
moral dan intelektual sulit dipertahankan secara autentik, karena yang berkembang
adalah tren keserupaan perilaku: bertindak serba spontan dan apatis (Sudibyo, 2019:
365-366).

Terhadap problem ketidakjelasan etika komunikasi di ruang digital, Budi
Hardiman (2018: 189-190) menyarankan empat proses penataan komunikasi berikut.
Pertama, juridifikasi interaksi digital, di mana perlu adanya legislasi undang-undang
yang makin rinci untuk menata ruang digital. Juridifikasi (Verrechtlichung)
merupakan proses regulasi berbagai aktivitas kemasyarakatan lewat hukum.
Juridifikasi memungkinkan pengguna media-media sosial didisiplinkan untuk
menjadi warga negara digital.

153|Ledalogos



Ledalogos: Jurnal Filsafat Vol. 1, No. 2, November 2025

Kedua, moralisasi ruang digital dengan menyusun dan menyosialisasikan etika
komunikasi digital. Motivasi internal untuk patuh kepada hukum sebagai bagian dari
upaya juridifikasi, dapat diberikan oleh moralitas. Untuk itu, juridifikasi perlu
dilengkapi dengan sosialisasi etika komunikasi digital yang mengimbau kesadaran
moral para pengguna gawai untuk bertindak secara baik. Dalam etika komunikasi
digital, golden rule diterapkan dalam interaksi digital. Pengirim pesan hendaknya
memperlakukan penerima pesan seperti ia ingin diperlakukan. Dengan golden rule,
asas-asas dasar etika, seperti keadilan, kehendak baik, respek pada person dapat
terwujud di ruang digital.

Ketiga, solidarisasi jejaring komunitas-komunitas digital untuk melakukan
strategi debunking secara kontinu dan komprehensif terhadap hoaks. Istilah
debunking mengacu pada proses pembuktian kepalsuan topik-topik yang sifatnya
kontroversial, semisal UFO, kegiatan para normal, atau pun klaim-klaim tertentu
agama. Dalam komunikasi digital disinformasi dan hoaks cenderung memuat
kesesatan logis atau data palsu yang kontroversial dan provokatif dengan tujuan
menciptakan sentimen publik. Kesesatan logis itu harus diinvestigasi, lalu dibeberkan
sebagai yang tidak benar, sehingga publik dapat mengidentifikasi hoaks sebagai yang
benar-benar hoaks. Jika perlu, debunking dibeberkan mendahului serangan hoaks,
sehingga publik mendapat imunitas terhadap hoaks.

Keempat, penguatan peranan kepemimpinan pluralis. Komunikasi digital adalah
sebuah totalitas yang turut membutuhkan model melalui kehadiran para demagog
rasis dan fundamentalis atau pun melalui elite demokratis yang pluralis. Lapisan
kepemimpinan pluralis ini harus terus-menerus mengorientasikan para pengguna
gawai kepada nilai-nilai kemanusiaan dan kebangsaan, sambil menyingkap
kesempitan-kesempitan berpikir para demagog media sosial. Tidak ada cara lain
untuk menumbuhkan selera publik akan toleransi kecuali lewat kepemimpinan yang
pluralistis.

KESIMPULAN

Masa revolusi digital merupakan sebuah keniscayaan. Manusia tidak bisa
menolaknya. Manusia telah terlempar ke dalam masa revolusi digital dan inilah satu-
satunya dunia yang manusia miliki. Di masa revolusi digital, manusia adalah Dasein
yang telah menjadi homo digitalis. Berbeda dengan Dasein yang adalah entitas
korporeal - makhluk bertubuh yang menapak di atas bumi, berjenis kelamin, bisa tua,
dan mati - manusia, homo digitalis adalah makhluk yang tidak korporeal. Manusia
adalah entitas digital. Manusia menjadi Digi-sein yang dapat terlempar berkali-kali di
dunia digital. Keberadaan manusia pun tidak dibatasi oleh tempat. Akhir dari
keberadaan manusia bukan merupakan akhir yang tetap (kematian), melainkan akhir
yang sementara. Manusia juga adalah das Man yang cenderung mudah larut bahkan
terbingkai (Gestell) dalam keseharian lewat perilaku phubbing dan dalam kerumunan
warganet. Manusia homo digitalis adalah makhluk yang dikendalikan media, berfungsi
sebagai media, dan tengah mengadaptasi iklim teknologi digital. Satu hal konklusif
bagi manusia di masa revolusi digital saat ini, ialah manusia adalah homo digitalis yang
berada dalam kekaburan: antara yang autentik dan tidak autentik, antara yang
menguasai atau yang dikuasai (menjadi budak) dari teknologi.

154|Ledalogos



Alberto Indrabayu Ta Tonggo, Antonius Yopador & Trivosa Kurniawan Gunardo

Dengan situasi ini, dibutuhkan tanggung jawab dalam diri manusia, homo
digitalis. Tanggung jawab yang mesti berakar kuat. Tanggung jawab untuk bertindak
sedemikian rupa sehingga kelestarian kehidupan manusia dalam keutuhannya
(autentisitas) di kemudian hari tidak terancam. Homo digitalis yang mesti mampu
menata kehidupannya dengan alat-alat dan dengan sesamanya dalam bingkai
tanggung jawab akan kebaikan kehidupan di masa depan. Menampakkan tindak
mengikhlaskan (Gelassenheit) dan menata etika komunikasi di ruang digital, menjadi
tindakan-tindakan yang bertanggung jawab yang dapat diwujudkan di masa revolusi
digital ini.

Penelitian selanjutnya dapat memperdalam kajian teoritis tentang homo digitalis
melalui penelitian empiris atau studi kasus, seperti praktik komunikasi digital,
fenomena kecanduan teknologi, polarisasi digital, atau budaya algoritmik.
Pendalaman empiris ini penting untuk melihat sejauh mana konsep Heideggerian
maupun Jonasian beresonansi dengan realitas konkret kehidupan digital masyarakat
kontemporer. Selain itu, penelitian berikutnya dianjurkan untuk mengembangkan
kerangka konseptual baru yang memadukan ontologi Heidegger, etika Jonas, dan
realitas digital kontemporer. Integrasi ini dapat menjadi kontribusi orisinal dalam
filsafat teknologi, khususnya dalam memahami manusia sebagai makhluk yang
sekaligus korporeal dan digital serta berada dalam tarik-menarik antara kebebasan
dan determinasi teknologis.

DAFTAR PUSTAKA

Baron, N. (2011). Foreword. In C. Thurlow & K. Mroczek (Eds.), Digital discourse:
Language in the new media. New York: Oxford University Press.

Blitz, Mark (2014). Understanding Heidegger on Technology. The New Atlantis, 41, pp.
63-80.

Chou, Shuo-Yan (2018/2019). The Fourth Industrial Revolution: Digital Fusion With
Internet of Things. Journal of International Affairs, 72 (1), pp. 107-108.

Ferdilianto, R., & Taneo, S. (2024). Manusia sebagai Homo Digitalis: Suatu Wacana
Teologi Publik Gereja Atas Keterlemparan Manusia di Ruang Digital. Jurnal
Teologi dan Pendidikan Kristen, 5(1), pp. 55-69.

Gordon, J-S., Burckhart H., dan Segler P. (2016). Introduction. In J-S Gordon, H.
Burckhart (Eds.), Global Ethics and Moral Responsibility, Hans Jonas and his
Critics. London and New York: Routledge, Taylor & Francis Group.

Haltaufderheide, ]., Funer, F., Braun, E., Ehni, H.-]., Wiesing, U., & Ranisch, R. (2025).
From everyday to existential: The ethics of shifting the boundaries of health and
data  with  multimodal  digital  biomarkers. Retrieved  from
10.48550/arXiv.2511.09238.

Hamdani, A. D., Nur Aulia, E. R, & Listiana, Y. R. (2024). Moralitas di era digital:
Tinjauan filsafat tentang technoethics. Indo-MathEdu Intellectuals Journal, 5(1),
pp. 767-777.

Hardiman, F. B. (2015). Seni memahami: Hermeneutik dari Schleiermacher sampai
Derrida. Yogyakarta: Kanisius.

155|Ledalogos



Ledalogos: Jurnal Filsafat Vol. 1, No. 2, November 2025

Hardiman, F. B. (2016). Heidegger dan mistik keseharian: Suatu pengantar menuju Sein
und Zeit. Jakarta: Kepustakaan Populer Gramedia.

Hardiman, F. B. (2018). Manusia Dalam Prahara Revolusi Digital. Diskursus, 17(2), pp.
189-190.

Hardiman, F. B. (2021). Aku Klik Maka Aku Ada: Manusia Dalam Revolusi Digital.
Yogyakarta: Kanisius.

Heidegger, Martin (trans. William Lovitt) (1977), The Question Concerning Technology
And Other Essays. New York & London: Garland Publishing, Inc.

Heidegger, M. (1953). Sein und Zeit. Tibingen: Max Niemeyer.

Introna, L. D., & Ilharco, F. (2023). Being-in-the-screen: Phenomenological reflections
on contemporary screenhood. In G. ]J. Robson & J. Y. Tsou (Eds.), Technology
Ethics: A Philosophical Introduction and Readings (pp. 169-174). London and
New York: Routledge, Taylor & Francis Group

Inwood, M. (1999). A Heidegger Dictionary. Malden: Blackwell Publishers.

Jonas, H. (1984). The imperative of responsibility: In search of an ethics for the
technological age. Chicago: University of Chicago Press.

Jurnal, S., Kristen, P., Ferdilianto, R.,, & Taneo, S. (2024). Manusia sebagai Homo
Digitalis : Suatu Wacana Teologi Publik Gereja Atas Keterlemparan Manusia di
Ruang Digital. Sophia: Jurnal Teologi Dan Pendidikan Kristen, 5(1), pp. 55-69.

Magnis-Suseno, F. (2000). 12 Tokoh Etika Abad Ke-20. Yogyakarta: Kanisius.

Magnis-Suseno, F. (2006). Etika Abad Keduapuluh: 12 Teks Kunci. Yogyakarta:
Kanisius.

Morris, T. (2013). Hans Jonas' Ethic Of Responsibility: From Ontology To Ecology.
Albany: State University of New York Press.

Pattison, G. (2000). The later Heidegger. London: Routledge.

Pranowo, Yogie (29 November 2013). Privacy Ambiguity and the Problem of “Homo
Digitalis. Kompas. https://www.kompas.id/artikel/en-ambiguitas-privasi-
dan-persoalan-homo-digitalis

Sudibyo, A. (2019). Jagat Digital: Pembebasan Dan Penguasaan. Jakarta: Kepustakaan
Populer Gramedia.

Wattimena, R. A. A. (2021, Oktober 30). Revolusi Atas Revolusi Digital. Rumah Filsafat.
Retrieved from https://rumahfilsafat.com/2021/10/30/revolusi-atas-
revolusi-dunia-digital/

Wiparlo, V., Pandor, P, & Agu, E. (2024). Etika Tanggung Jawab Hans Jonas:
Menyingkap Akar Persoalan Kerusakan Lingkungan Sebagai Dampak
Ekspolitasi Freeport di Papua. Jurnal Filsafat Indonesia, 7(1), pp. 82-91.

Wolin, R. (2001). Heidegger’s children: Hannah Arendt, Karl Léwith, Hans Jonas, and
Herbert Marcuse. Princeton: Princeton University Press.

Zandro, A. (2023). Diskursus Homo Digitalis dalam Tinjauan Dimensi Material dan
Substansial Kebudayaan. Jurnal Agama dan Kebudayaan, 18(2), pp. 109-126.

156|Ledalogos


https://www.kompas.id/artikel/en-ambiguitas-privasi-dan-persoalan-homo-digitalis
https://www.kompas.id/artikel/en-ambiguitas-privasi-dan-persoalan-homo-digitalis

